
1 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Hebreeuwse versus Griekse Bijbeluitleg 
 

 

 

• Wat is het Griekse denken exact? 

• Hoe is de scheiding ontstaan tussen Hebreeuwse en het Griekse denken? 

• Wat betekent dit voor de uitleg van de Bijbel? 

• Voorbeelden van Bijbeluitleg volgens de Hebreeuwse en de Griekse 

benadering. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Willem Pluym       Gebruik is gemaakt van de 

mei 2017       Herziene Statenvertaling 2010 

Versie 0.7 

 

 



2 
 

INHOUD 

 

1.  Inleiding ................................................................................................................................. 4 

1.1  Het doel ........................................................................................................................................ 4 

1.2  De probleem ................................................................................................................................. 4 

1.3  De gevolgen .................................................................................................................................. 5 

1.4  De onderwerpen die aan de orde komen .................................................................................... 5 

2.  Het Griekse denken ............................................................................................................... 7 

2.1  De Griekse filosofie van Plato ....................................................................................................... 7 

2.2  De allegorie ................................................................................................................................... 8 

2.3 Het Griekse rationele denken ........................................................................................................ 9 

2.5  Septuaginta ................................................................................................................................. 10 

3.  De Griekse cultuur ............................................................................................................... 12 

3.1  Theologie versus praxis .............................................................................................................. 12 

3.2  De waarheid................................................................................................................................ 12 

3.3  Hiërarchie versus gelijkheid ........................................................................................................ 14 

3.4  God is almachtig ......................................................................................................................... 16 

3.5  Toekomstbeeld ........................................................................................................................... 17 

3.6  Een beperkte of een brede benadering ..................................................................................... 18 

3.7  De cultuur van de geschreven tekst ........................................................................................... 20 

4.  Geschiedenis ........................................................................................................................ 23 

4.1  Alexander de Grote .................................................................................................................... 23 

4.2  Israel Rond het begin van de jaartelling ..................................................................................... 24 

4.3  De wortels doorgesneden .......................................................................................................... 25 

4.4  Conclusies ................................................................................................................................... 28 

5.  Principes voor Hebreeuwse Bijbeluitleg ............................................................................. 29 

5.1. De Eeuwige kan alleen door openbaring gekend worden ......................................................... 29 

5.2  De Tora is eeuwig ....................................................................................................................... 31 

5.3  De Hebreeuwse begrippen. ........................................................................................................ 38 

5.4  De Grondtekst ............................................................................................................................ 39 

5.5  Twee of drie getuigen ................................................................................................................. 41 

5.6  De Pardes .................................................................................................................................... 42 

5.7  De regels van Hillel ..................................................................................................................... 45 

5.8  Overzicht Principes ..................................................................................................................... 47 



3 
 

6.  Voorbeelden ........................................................................................................................ 49 

6.1  Vergeven ..................................................................................................................................... 49 

6.2  De dag des Heeren ..................................................................................................................... 50 

6.3  De zielen onder het altaar .......................................................................................................... 51 

6.4  Het woord ................................................................................................................................... 52 

6.5  De mens gaat naar zijn eeuwig huis. Zijn geest keert terug naar God ....................................... 54 

6.6  Voedsel is geheiligd door het woord van God en door het gebed. ............................................ 55 

6.7  Jezus verklaart alle spijzen rein .................................................................................................. 57 

6.8  Heeft Jezus de aarde geschapen? .............................................................................................. 58 

7.  Nawoord .............................................................................................................................. 60 

 

  



4 
 

1.  Inleiding 

 

1.1  Het doel 

 

De laatste jaren is er een beweging opgang gekomen om de Bijbel te zien als een Hebreeuws boek. In 

Nederland bekende vertegenwoordigers van deze beweging zijn bijvoorbeeld: Peter Steffens, Joseph 

Shulam, Klaas Goverts en Joop Neven. 

Motto is terug naar de Hebreeuwse wortels. Als je dat doet, ontdek je dat heel veel Bijbelteksten 

anders moeten worden uitgelegd. In dit document probeer ik een overzicht te geven wat "terug naar 

de Hebreeuwse wortels" inhoudt en wat dat betekent voor de uitleg van de Bijbel. Ik doe dit door de 

Hebreeuwse manier van omgaan met het Woord van God te vergelijken met de ons meer 

vertrouwde traditionele Griekse manier.  

 

 

1.2  De probleem 

 

Het Fundament 

Openbaring 21:10,11 en 14 

En een van de zeven engelen die de zeven schalen hadden, vol van de zeven laatste plagen, 

kwam naar mij toe en hij sprak met mij en zei: Kom, ik zal u de bruid, de vrouw van het Lam, 

laten zien. En hij voerde mij weg in de geest op een grote en hoge berg en liet mij de grote 

stad zien, het heilige Jeruzalem, dat neerdaalde uit de hemel, bij God vandaan. 

En de muur van de stad had twaalf fundamenten met daarop de twaalf namen van de twaalf 

apostelen van het Lam. 

 

Het fundament van de muren van het nieuwe Jeruzalem, de bruid van Jezus, de gemeente wordt 

gevormd door de apostelen. Maar het huidige christendom wijkt wel heel erg af van dit fundament. 

De apostelen hielden de wet, vierden de feesten van Leveticus 23, hielden de sjabbat, hadden nog 

nooit van erfzonde gehoord en Jezus werd beschouwd als hun oudste broer, de gezondene en niet 

als JHWH, hun God. De kerkvaders in de eerste eeuwen waren Grieken, met een Griekse manier van 

denken en leven en wilden vooral niet op Joden lijken. Zij hebben een theologie ontwikkeld die 

daarom ver afstaat van het denken en leven van de apostelen.  

 

 

De Bijbel is een Hebreeuws boek 

De Bijbel is helemaal geschreven door Hebreeuwse mannen, Joden. Zij schreven geïnspireerd door de 

Eeuwige met het doel: het doorgeven van hun ervaringen in het dienen van de Eeuwige. Zij schreven: 

 De Tenach in het Hebreeuws en een enkel Bijbelboek  en hoofdstuk in het Aramees. Dit was 

de basis van het denken en leven van Jezus en de apostelen. 

 Enkele evangeliën en Handelingen waarschijnlijk eerst in het Hebreeuws of Aramees. Later 

zijn deze in het Grieks vertaald;  



5 
 

 De overige Bijbelboeken van het Nieuwe Testament direct in het Grieks. Vaak schijnt de 

Hebreeuwse taal door het Grieks heen. Alleen het Bijbelboek Hebreeën is in uitsteken Grieks 

geschreven.  

De schrijvers van het Nieuwe Testament deden dit vanuit: de Hebreeuwse cultuur, de toen en in 

Israël geldende geografische en historische context en gericht tot bepaalde personen of 

doelgroepen. 

 

  

De westerse cultuur is Grieks 

Wij spreken Nederlands, maar we denken Grieks. Dit blijkt bijvoorbeeld uit onze focus op: 

competitie, het dualisme zoals het tegenover elkaar zetten van het natuurlijk en geestelijk leven en 

onze manier van analyseren en redeneren. Ook als het om zaken van het christelijk geloof gaat, 

hanteren wij bewust of onbewust deze Griekse oriëntatie. Het denken van de kerkvaders kunnen wij 

vanuit onze westerse cultuur dan ook gemakkelijker begrijpen dan dat van Jezus en de apostelen. 

 

 

1.3  De gevolgen 

 

Er bestaat een grote afstand tussen de oorspronkelijke betekenis en uitleg van de Bijbel zoals die 

door de apostelen is opgeschreven en bedoeld en de huidige Grieks georiënteerde uitleg. Indien wij 

de Bijbel als het woord van God beschouwen, moeten wij deze ook leren begrijpen en toepassen 

zoals oorspronkelijk door de Hebreeuwse schrijvers is bedoeld en de Bijbeluitleg ontdoen van de 

onterechte Griekse manier van denken en uitleggen. 

 

Het resultaat is een enorme rijkdom aan het kennen van de Eeuwige. Heel veel rook en mist die het 

zicht belemmeren op het handelen van de Eeuwige trekken op. De Bijbel wordt een boek waarin de 

Eeuwige duidelijk spreekt. Raadsels verdwijnen. 

Maar het is ook heel confronterend. Uitleg van teksten waarmee wij vaak al vanaf onze kindertijd 

vertrouwd zijn, moeten wij loslaten en er moet ruimte komen voor de Hebreeuwse mannen waarvan 

Jezus de eerste is.  

 

 

1.4  De onderwerpen die aan de orde komen 

 

Eerst moeten wij antwoord geven op de vraag wat Grieks denken nu werkelijk is? Ik doe dit in 

hoofdstuk 2. Met Grieks denken bedoel ik dan het denken zoals dat in het Romeinse Rijk in brede 

kringen zich had ontwikkeld en waaraan de kerkvaders deel hadden. Zij hebben de Christelijke 

theologie voor het eerst vorm gegeven. De huidige theologie is vast verankerd in het denken van de 

kerkvadersem hun cultuur. In hoofdstuk 3 besteed ik daarom aandacht aan de Griekse cultuur.  

 

Daarna geef ik in hoofdstuk 4 antwoord op de vraag hoe het zo ver heeft kunnen komen dat het 

Christendom afstand heeft genomen van de Hebreeuwse kijk op de schriften en beleving van het 

geloof. Wij moeten dan bedenken dat aanvankelijk het Christendom één van de vele stromingen 



6 
 

binnen het Jodendom was. Hoe heeft er tussen het Jodendom en Christendom die kloof kunnen 

ontstaan die wij nu kennen? Wij zullen zien dat veel Christelijke theologie primair een politieke en 

niet een Schriftuurlijke basis heeft. 

 

Daarna beschrijf ik in hoofdstuk 5 aan de hand van een aantal principes wat de theologische basis is 

om vanuit een Hebreeuwse context de Bijbel en vooral het nieuwe testament uit te leggen. Vanuit 

deze Hebreeuwse context valt dan op heel veel Bijbelteksten een heel ander licht. Dit staat in 

hoofdstuk  6. 

 

  



7 
 

2.  Het Griekse denken 
 

2.1  De Griekse filosofie van Plato 

 

Plato is leefde rond 400 voor Chr. en kan beschouwd worden als de Griekse filosoof die de meest 

invloed had op de Christelijke kerk. Ik noem twee van zijn belangrijkste denkbeelden. 

 

 

De mens 

In navolging van Pythagoras beschouwde hij de mens als bestaande uit een lichaam en een 

onsterfelijke ziel. Het wezen van de mens was zijn ziel, zijn innerlijk. Deze ziel is volgens Pythagoras 

en Plato onsterfelijk. Heel goede mensen zoals filosofen gaan direct naar een volmaakte hogere 

wereld. Bij het sterven van een gewoon mens reïncarneert zijn ziel naar een volgend lichaam. Bij heel 

slechte mensen gaat de ziel direct naar de hel om daar door marteling eeuwig gestraft te worden. 

Gewone mensen met veel slechte eigenschappen moesten in eerst in de hades, de Griekse hel, met 

vuur worden gestraft voordat zij naar in volgend lichaam konden reïncarneren.  

 

 

De Ideeënleer 

Er zijn twee werkelijkheden: 

 De aardse werkelijkheid.  

Dit is een lagere aardse werkelijkheid die  gebrekkig, slecht en onvolmaakt is. Op aarde zie je 

wel een bloem, een paard of de liefde van een moeder voor haar kind, maar die zijn toch 

onvolmaakt, gebrekkig. Deze zaken zijns slechts schaduwen van die andere hogere 

werkelijkheid. Het lichaam behoort aan deze lagere aardse werkelijkheid toe. Het is 

belangrijk de dingen op aarde te beschouwen vanuit de hogere werkelijkheid en zo veel 

mogelijk afstand te nemen van het aardse.  

 De hogere werkelijkheid. 

 Dit is de onzichtbare, geestelijke werkelijkheid. Hier is alles perfect. Voorbeeld: op aarde 

treffen wij wel een paard, een democratie, het goede aan, maar die zijn imperfect. Het zijn 

slechts gebrekkige afbeeldingen van het volmaakte paard, de ideale democratie en het 

absolute  goede van de hogere werkelijkheid. Dit wordt de ideeënleer van Plato genoemd. 

Met de rede heeft de ziel van de filosoof deel aan deze volmaakte hogere wereld. 

Om de volmaaktheid van de hogere werkelijkheid te bereiken moet je je toeleggen op de rede, de 

analyse, de logica, de wetenschap. Want die behoren tot deze hogere werkelijkheid en hieraan 

hebben filosofen al deel. Leg alles wat aards is af. Dat wil zeggen niet genieten van eten, drinken, 

veel vasten, weinig waarde hechten aan bezit, geen seks, enz. Door deze versterving aan het aardse 

krijg je onsterfelijke ziel deel aan het hogere. Het aardse is vol zonde en buitengewoon slecht. 

De filosofie van Plato is op heel veel plaatsen het christendom binnen gedrongen en zo wijd 

verspreid dat veel christenen er geen erg meer in hebben dat bepaalde leringen niet uit de Bijbel 

maar van Plato afkomstig zijn.  Ik noem twee voorbeelden. 

 

 

 



8 
 

 

Voorbeeld 1 

De hogere geestelijke werkelijkheid is de hemel. Daar is alles volmaakt. Als een Christen sterft dan 

gaat zijn onsterfelijke ziel die opgesloten zit in het lichaam naar de hemel. Dit is een zeer wijd 

geaccepteerde theologie in het Christendom. Echter nergens staat in de Bijbel dat de ziel onsterfelijk 

is, dat de ziel opgesloten zit in het lichaam en ook niet dat de ziel naar de hemel gaat. Later in de 

hoofdstukken 5 en 6 ga ik hier verder op in.   

 

 

Voorbeeld 2 

In sommige christelijke kringen wordt het natuurlijke leven ondergewaardeerd. Het gaat niet om het 

leven op aarde maar om het leven in de hemel. Zie dus af van weelde, rijkdom, huwelijk, seks, lekker 

eten en drinken; leef sober. Je zou daardoor gehecht kunnen raken aan aardse zaken die absoluut 

onbelangrijk zijn. Maar de Bijbel leert dat van dergelijke aardse zaken zeker genoten mag worden.  

In 1 Timotheüs 3:4 waarschuwt Paulus tegen deze leer. Alles wat God geschapen heeft en wat 

volgens de Tora rein is mag worden gebruikt en er mag van worden genoten. Dit geldt voor eten, 

drinken, relaties, goederen, het huwelijk, enz. De Joden waren vooral gericht op het aardse leven dat 

geleefd moest worden volgens de onderwijzing van God zoals dat in de Tora was neergeschreven 

door Mozes. De kerkvaders, met hun Griekse culturele achtergrond vonden dit profaan. Het leven 

ging volgens hen niet om het aardse maar om het hogere geestelijke.  

 

 

2.2  De allegorie  

 

De Griekse filosofen vonden de verhalen van goden die overspel pleegden, elkaar bedrogen en stalen  

heel immoreel. Door het toepassen van de allegorie werd aan deze verhalen een diepere geestelijke 

betekenis gegeven. Zij beschouwden dus de verhalen van goden als een beeldspraak van hogere, 

geestelijke dingen. De allegorie werd in Alexandrië, waar een school voor Griekse wijsheid was 

gevestigd, tot een ware kunst verheven. In de eerste eeuw van onze jaartelling maakte Philo van 

Alexandrië gebruik van allegorie om de Griekse en de Joodse filosofie te laten samensmelten. Hij 

maakte daarbij gebruik van zowel de Joodse exegese, als de Griekse filosofie. Zijn allegorische 

exegese was van belang voor een aantal kerkvaders.  

De kerkvaders hebben in navolging van Plato alles wat in de Bijbel maar scheen te duiden op gewone 

aardse werkelijkheid met behulp van allegorische uitleg verplaatst naar de hogere geestelijke 

"werkelijkheid". Zij beschouwden gewone Bijbelteksten over natuurlijke zaken als een beeldspraak 

die betrekking had op hogere geestelijke zaken. Bijbelse begrippen kregen daardoor plotseling een 

heel andere betekenis. Israël werd de kerk, de stad Jeruzalem het hemelse Jeruzalem, doden werden 

geestelijke doden, de bloeiende woestijn werd de geestelijke vernieuwing van dode zondaars, 

enzovoorts. 

 

  

Voorbeeld 1 

Bijna alle kerkvaders komen met de volgende allegorische uitleg van Exodus 12: 35 en 33: 



9 
 

Israëlieten hadden gedaan overeenkomstig het woord van Mozes en hadden van de 

Egyptenaren zilveren voorwerpen, gouden voorwerpen en kleren gevraagd. Bovendien had de 

HEERE het volk genade gegeven in de ogen van de Egyptenaren, zodat zij hun het gevraagde 

gaven. Zo beroofden zij de Egyptenaren.  

Uitleg: 

Uittrekken uit Egypte heeft betrekking op bekering. Het oude leven achter je laten en een nieuw 

leven gaan leiden. De schatten zijn een beeld van de filosofie van Plato die je mee neemt uit je oude 

leven en toepast op de Bijbel.  

 

 

Voorbeeld 2 

In het christendom is de allegorische manier van denken zo ingeburgerd dat velen er geen erg meer 

in hebben dat het een alledaagse praktijk is. Onlangs werd de volgende uitleg gegeven aan 1 

Koningen 4: 38 - 41 

Toen Elisa weer in Gilgal kwam, was er honger in het land, en de leerling-profeten zaten voor 

hem. Hij zei tegen zijn knecht: Zet de grote pot op het vuur en kook soep voor de leerling-

profeten. Een van hen ging naar het veld om groenten te plukken. Hij vond een wilde 

slingerplant en plukte daarvan wilde kolokwinten, zijn kleed vol. Hij kwam terug en sneed ze 

in stukken in de soeppot, hoewel zij niet wisten wat het was. Daarna schepte men voor de 

mannen op om te eten. Het gebeurde nu, toen zij van die soep aten, dat ze het 

uitschreeuwden en zeiden: Man Gods, de dood is in de pot! Zij konden het niet eten. Maar hij 

zei: Breng dan meel. En hij wierp het in de pot en zei: Schep het voor de mensen op om te 

eten. Toen was er niets verkeerds meer in de pot.  

Uitleg: 

De pot stelt de prediking voor. De giftige kolokwinten in de pot stellen een leer van wettisisme voor. 

Het meel is het goede geestelijke voedsel dat door een dienstknecht van God wordt gepredikt en het 

gif van het wettisisme compenseert.  

De moeilijkheid van dergelijke uitleg is dat bijna iedere Bijbeltekst zo op vele manieren kan worden 

uitgelegd al naar gelang de uitlegger het wenst en fantasie heeft.  

 

 

2.3 Het Griekse rationele denken 

 

Er was een streven om alle mogelijke zaken door redeneringen, analyses, definities en indelingen te 

kunnen begrijpen. Het rationele denken is heel bepalend voor de Griekse cultuur. In paragraaf 2.4.1 

ga ik hier verder op in. Er werden regels opgesteld om te achterhalen wat een juiste redenering was. 

Deze rationele manier van benaderen van zaken werd niet alleen op het materiële, waarneembare 

toegepast, maar ook op zaken betreffende: God, Jezus, schepping, zonde, dood, hemel, hel, enz.  

Alle teksten in de Bijbel zijn in principe even belangrijk in het Griekse denken en kunnen worden 

gebruikt als bouwstenen voor analyses. Een voorbeeld van zo'n analyse is de theorie van de 

kerkvader Athanasius dat Jezus niet geschapen is maar eeuwig is. Er worden drie denkstappen 

gemaakt: 

1. Met het scheppen van de wereld is ook de tijd ontstaan; 

2. De wereld en dus ook de tijd zijn door de Zoon geschapen; 



10 
 

3. Dus de Zoon staat buiten de tijd en is net als de Vader eeuwig. 

De moeilijkheid van deze redenering zit in de eerste en de tweede gedachtestap. Is het inderdaad zo 

dat buiten de wereld of het universum dat wij kennen, geen tijd kan bestaan? In de Bijbel staat 

honderden malen dat de Eeuwige de hemel en de aarde gemaakt heeft. Er is slechts één tekst, 

Kolossenzen 1:16, die de oppervlakkig lezer op de gedachte kan brengen dat Jezus de aarde heeft 

geschapen. In hoofdstuk 5 ga ik nader in op deze tekst. Indien nu of stap 1 of stap 2 fout is, is de hele 

redenering fout.  

 

Dergelijke analyses leiden tot de belangrijkste leerstellingen van een groot deel van het christendom. 

Voorbeelden van deze leerstellingen zijn:  

 De leer van de drie-eenheid; 

 De leer dat de doop in plaats van de besnijdenis is gekomen; 

 De leer van de uitverkiezing; 

 De leer van de erfzonde; 

 De leer van de onsterfelijke ziel; 

 De leer van de opname van de gemeente voor de grote verdrukking; 

 enz.  

Deze leerstellingen komen niet expliciet in de Bijbel voor.  Op veel plaatsen in de Bijbel worden deze 

leerstellingen tegen gesproken. Toch worden zij belangrijker geacht dan de direct geopenbaarde 

waarheden in de Bijbel. 

  

Op zich is niets mis met de leer van de Griekse logica. De moderne wetenschap is er op gebaseerd. 

Echter de toepassing van deze logica op zaken van de Bijbel is heel gevaarlijk omdat iedere 

leerstelling waar is als aan bepaalde voorwaarden is voldaan. De Eeuwige heeft echter over de 

hemelse en geestelijke dingen nog niet alles geopenbaard. Daarom is veelal ook niet te achterhalen  

of voldaan wordt aan de achterliggende voorwaarden voor de geldigheid van een redenering.  

 

 

2.5  Septuaginta 

 

De Septuaginta (soms afgekort tot "LXX") is een vertaling van de Tenach uit het Hebreeuws in het 

Grieks. Deze vertaling is volgens het verhaal tussen 250 en 150 voor Christus door 70 Joodse mannen 

gemaakt ten behoeve van de Joden in Egypte die het Hebreeuws niet meer machtig waren. Deze 

mannen waren sterk beïnvloed door de Griekse cultuur. De Septuaginta draagt daar de sporen van 

en via de Septuaginta is het Griekse denken weer in onze Bijbelvertalingen doorgesijpeld.  

 

 

Vertaling van het Hebreeuws naar het Grieks 

De 70 Joodse vertalers hebben soms een woordgebruik geïntroduceerd dat ver afstaat van de 

oorspronkelijke Hebreeuwse betekenis. Ik geef twee voorbeelden: 

 Het woord Tora, de eerste vijf boeken van Mozes, is vertaald met “wet” terwijl de 
oorspronkelijke betekenis van het woord Tora “onderwijzing” is. Een wetteloze is dus iemand 
die zich niet aan de Tora houdt; die de onderwijzing van de Eeuwige niet ter harte neemt.  



11 
 

 De eigennaam van God is vertaald met de Griekse aanspreektitel Curios wat hoogste heer 

betekent. De eigennaam van God, JHWH, betekent: die is en ook die was en ook die er altijd 

zal zijn, dus de Eeuwige. In feite is de vertaling van de naam van God gewoon fout. In de 

gebruikelijke vertalingen zoals de HSV en de NBG is JHWH vertaald met HEERE. Hier gaan veel 

van de huidige Bijbelvertalingen niet terug op de Hebreeuwse en Aramese grondtekst maar 

op de Septuaginta.  

Daarnaast kampten deze 70 mannen ook met het probleem dat voor een aantal Hebreeuwse 

woorden geen goede Griekse woorden bestonden. Dit geldt bijvoorbeeld voor de Hebreeuwse 

begrippen geest (ruach en neshamah) en ziel (nephes). De kerkvaders gebruikten doorgaans de 

Septuaginta en introduceerden zo behalve een Grieks georiënteerde Bijbeluitleg ook een gebrekkig 

en soms zelfs foutief Grieks georiënteerd woordgebruik in het Christendom. In paragraaf 5.3 geef ik 

een paar voorbeelden. 

 

 

Indeling van de Septuaginta 

De indeling van de Tenach is gebaseerd op het belang van een Bijbelboek voor het kennen van de 

Eeuwige. Daarom komt eerst de Tora, dan de Profetische boeken, daarna de Poëtische boeken en tot 

slot de Historische boeken.  

De 70 Joodse mannen hebben deze indeling losgelaten en vervangen door een typisch Griekse 

indeling door de Bijbelboeken zo veel mogelijk chronologisch  te ordenen. Zo is er een heel andere 

Bijbelindeling ontstaan. De indeling van bijna alle huidige Bijbeluitgaven zijn gebaseerd op die van de 

Septuaginta en niet van de Tenach.  

Het gevolg hiervan is dat bijvoorbeeld het Bijbelboek Jozua nu gezien wordt als een historisch boek 

terwijl het in de Tenach een profetisch boek is. Een profetisch boek moet je anders lezen dan een 

historisch boek.  Dit boek blijkt dan heel sterk te verwijzen naar de Messias.   



12 
 

3.  De Griekse versus de Hebreeuwse cultuur 
 

3.1  Theologie versus praxis 

 

De Griekse theologie 

Het centraal stellen van het denken heeft bij de kerkvaders er al heel snel toe geleid dat zij 

geïnteresseerd waren in principiële vragen over geloof, eigenschappen van God, heilswaarheden en 

dergelijke. Zij probeerden deze dingen onder te brengen in een theologisch leersysteem. De 

kerkvaders probeerden Jezus in hun logische systematiek te persen. Hij veranderde daardoor van een 

gewoon mens die zich volmaakt aan de Tora hield en altijd de wil van Zijn Vader deed tot een 

transcendent ongrijpbaar wezen. Deze cultuur heeft een theologie voortgebracht, waarbij de 

kritische toehoorder vragen gaat stellen. En als hij dat doet dreigt hij meegesleurd te worden in de 

het Griekse denken en wordt hij gedwongen tot het definiëren van een alternatief leersysteem, een 

ander logisch kader. 

 

De Hebreeuwse praxis 

De Joden waren nauwelijks gericht op het ontwikkelen van een logisch leersysteem. Bij hen ging het 

om een geopenbaarde leer die gepraktiseerd moest worden. Het gaat om doen. Het gaat in de eerste 

plaats om het goede doen en niet om rechtgelovigheid. Uiteindelijk gaat het de Hebreeën om een 

Gode welgevallige levenswandel. In Handelingen 2:37 ontstaat er na de toespraak van Petrus geen 

theologische discussie over het wezen van de Messias, maar wordt de vraag gesteld: "Wat moeten 

wij doen Mannenbroeders". 

 

 

3.2  De waarheid 

 

3.2.1  De Griekse visie op waarheid 

 

Het leven vanuit de kennis, de logische redeneringen en indelingen heeft verstrekkende gevolgen als 

het de waarheid betreft. Er is namelijk logisch gezien maar één waarheid. Er kunnen geen twee 

dingen die betrekking hebben op een zelfde zaak gelijktijdig waar zijn. Of de ene is waar en de 

andere niet waar of omgekeerd. Dit heeft tot gevolg dat diegene die de scherpste redenering heeft, 

ook gelijk heeft. Mensen komen hierdoor gemakkelijk tegenover elkaar te staan. Het leidt vaak tot 

ruzie en verwijdering. Ook voor het uitleggen van de Bijbel heeft dit cultuuraspect grote 

consequenties. 

Een ander gevolg is het dualisme. Omdat er maar één waarheid is, ontstaat de neiging om snel te 

denken in termen van: goed en fout, waar of niet waar, slecht of goed. De Griekse cultuur is dus 

geneigd tot dualisme, tot zwart wit denken. 

 

 



13 
 

Voorbeeld 1: Het geestelijk Israel 

Galaten 3:29 zegt: En als u van Christus bent, dan bent u Abrahams nageslacht en overeenkomstig de 

belofte erfgenamen. Dit is de basis van de gedachte dat de kerk - dat zijn de mensen die van Christus 

zijn - in de plaats van het volk Israel gekomen is. Het natuurlijke volk Israel is vervangen door het 

geestelijk Israel, de kerk. Dit is de vervangingsleer. Alle beloften die aan het volk Israel worden 

gedaan gelden volgens deze leer nu voor de kerk. Deze foute leer is een toonvoorbeeld van het 

Grieks dualistische denken. Het stelt: of de kerk is Gods volk of het volk Israel is Gods volk maar niet 

beiden.   

 

 

Voorbeeld 2: God en de duivel 

God staat tegenover de duivel. God bewerkt het goede en de duivel het kwade. God en de duivel zijn 

in een titanen strijd verwikkeld. Hiervan zien wij op aarde alle gevolgen. Alle ellende en narigheid 

komen rechtstreeks van de duivel en alle goede en aangename dingen zijn van God, aldus de Grieks 

georiënteerde Bijbeluitleg. De consequentie van deze benadering is de leer dat God niet straft. 

Immers straf betekent ellende en narigheid en die zijn van de duivel en niet van God.  

Deze wijze van denken leidt ook tot de vraag: als God goed is en almachtig waarom doet Hij dan niets 
aan de ellende in de wereld.  
Door het Griekse dualistische denken heeft het christendom geen antwoorden meer op vragen van 

de wereld over goed en kwaad. Het antwoord bijvoorbeeld op de vraag naar het waarom van de Sjoa 

staat buitengewoon helder verwoord in Deuteronomium 28 bij de zegen en de vloek. Echter in dit 

antwoord is geen ruimte voor dualisme tussen God en de duivel en sluit daarom niet aan bij het 

Griekse christelijke denken.  

 

 

3.2.2  De Hebreeuwse visie op waarheid 

 

De waarheid is veelzijdig 

De waarheid van de openbaring is zo groot, zo veel omvattend dat het voor één mens onmogelijk is 

die te bevatten. Je hebt elkaar dus nodig om de grootheid van wat de Eeuwige geopenbaard heeft te 

begrijpen. Wie heeft er gelijk is minder relevant. Veel interessanter is het welke aspect van de 

waarheid iemand anders heeft ontdekt en wat jij daarvan kunt leren. Een discussie tussen twee 

Joodse mensen kan wel heel fel zijn, maar het gaat altijd om het bekijken van de waarheid van 

verschillende kanten en niet om gelijk hebben. Zaken komen daardoor ook veel minder snel 

tegenover elkaar te staan. 

 

 

Voorbeeld 1: Het geestelijk Israel 

Het Hebreeuws denken over Israel is heel eenvoudig en zeker niet dualistisch. De mensen uit de 

heidenen die in Jezus de Messias geloven horen nu bij het volk van God. Zij zijn bij het volk ingelijfd. 

Er zijn talloze profetieën over het natuurlijke volk van Israel die nog vervuld moeten worden en die 

nooit betrekking kunnen hebben op de kerk. Denk bijvoorbeeld aan: de omvang van het land dat de 

Eeuwige beloofd heeft aan de Israëlieten, de beloofde terugkeer van de Joodse mensen naar Israel, 

de belofte dat de Joodse mensen Jezus als hun Messias zullen erkennen, de beloften dat de Tora 

weer uit zal gaan van Jeruzalem de stad van vrede en de belofte dat de heidenen in Jeruzalem het 



14 
 

Loofhuttenfeest zullen vieren. Natuurlijk voelen de gelovige uit de heidenen zich verbonden met het 

volk Israel waar ze nu bijhoren en zien ook uit naar de vervulling van de profetieën. In dit denken 

staan kerk en het volk Israel niet tegenover elkaar maar moeten een eenheid gaan vormen onder de 

ene Herder. 

 

 

Voorbeeld 2: God en de duivel 

God de Eeuwige is de Almachtige. Hij bestuurt de hemelen en de aarde. Alles is in Zijn hand. Ook de 

duivel en de demonen zijn aan Hem ondergeschikt en kunnen alleen dat doen wat de Eeuwige hen 

toestaat. 

God wil dat de mens Hem vrijwillig en van harte dient. Alles is erop gericht dat te bereiken.  

God toetst de harten om te achterhalen of de mens Hem volkomen toegewijd is. Zo nodig gebruikt 

hij hiervoor de duivel en demonen (Job).  

De duivel en de boze geesten zijn ongehoorzaam aan God. Toch is God in staat om hen te dwingen 

Zijn wil uit te voeren voor Zijn plan. Op de dag des oordeels zal de Eeuwige aan iedere 

ongehoorzaamheid een einde maken. 

De conclusie is dat de Eeuwige niet in gevecht is met de duivel en de demonen. Zij zijn gevallen 

boosaardige geestelijke wezens, maar uiteindelijk onderworpen aan de wil van de Eeuwige. 

 

 

3.3  Hiërarchie versus gelijkheid 

 

3.3.1 De Griekse hiërarchische cultuur 

 

Omdat het in de Griekse cultuur heel sterk gaat om weten, kennen en kennis, het begrijpen van alle 

dingen, is er een overwaardering voor intellectuele en geestelijke arbeid. Werk met de handen, de 

ambachtsman, wordt ondergewaardeerd. Onder andere hierdoor was de Griekse maatschappij   

sterk hiërarchisch van aard. Ook Plato dacht strikt hiërarchisch. Filosofen staan boven aan, dan 

priesters, vervolgens soldaten en daarna het gewone volk, dan vrouwen en uiteindelijk mensen die 

voor de maatschappij geen waarde hebben. 

Belangrijk in deze hiërarchische cultuur is het positioneel denken. Dat wil zeggen het denken vanuit 

de vraag waar iemand in de hiërarchie staat.  

 In het boek van Plato, De Wetten,  geeft hij nog wat nadere instructies hoe de ‘ware wijsgeren’ het 
volk moeten opvoeden. Hij schrijft: 

Het belangrijkste is dat nooit iemand, man nog vrouw, zonder aanvoerder is. En laat ook in 

niemands geest de gewoonte post vatten om op eigen houtje iets te doen, zomin in ernst als 

bij wijze van spel. Zowel in oorlog als in vrede zal elkeen steeds met de ogen gericht op de 

leider trouw diens leiding volgen en zichzelf in de meest onbetekenende details aan zijn bevel 

onderwerpen... Met één woord: men zal zichzelf de kennis en de gewoonte eigen maken om 

zelfs elke gedachte aan een afzonderlijke actie, buiten de anderen om, en elke mogelijkheid 

daartoe te vermijden. (Plato, De Wetten, 492a) 

 

 

 



15 
 

Consequenties voor de inrichting van christelijke organisaties 

Ook aan de Christelijke theologie en de organisatie van de kerken is het Griekse hiërarchische denken 

niet voorbij gegaan. Ongeveer 200 jaar na Chr. hebben kerkvaders de hiërarchische indeling van de 

Griekse maatschappij  en het leger toegepast op de kerk. Al snel ontstonden in de vroege kerk 

hiërarchieën als: 

 Paus 

 Bisschop 

 Priester 

 Diaken 

 Leek 

Ook al heel vroeg in de geschiedenis van de kerk mochten de leken de Bijbel niet lezen en uitleggen. 

Dat was iets waarvoor je minimaal priester moest zijn.  

In de meeste christelijke kerken bestaat er een hiërarchie waarbij de lager geplaatste 

gehoorzaamheid is verschuldigd aan de hoger geplaatste. Zelfs een kleine ongehoorzaamheid kon 

vroeger allerlei verstrekkende gevolgen hebben zoals excommunicatie en de dood.  

De praktijk van de kerkelijke hiërarchie draagt het gevaar in zich dat gelovigen geen verantwoording 

aan God of Jezus afleggen, maar aan de oudste, de voorganger, de priester, de bisschop of de paus. 

Deze zullen al snel gaan functioneren als middelaars tussen God en de mens. 

 

 

Het Griekse begrip rechtvaardigheid en hiërarchie 

Ook het Griekse begrip rechtvaardigheid is diep geworteld in het hiërarchische denken. Dit heeft 

grote consequenties voor de uitleg van Bijbelteksten die gaan over vergeving van zonden.   

Aristoteles, een leerling van Plato, heeft uitgebreid geschreven over het begrip rechtvaardigheid.  

Rechtvaardig zijn betekent volgens Aristoteles je aan de wet houden. Hij onderscheidt verschillende 

vormen van rechtvaardigheid. Voor ons doel is het begrip "Commutatieve rechtvaardigheid" van 

belang. 

Commutatieve rechtvaardigheid heeft te maken met het kopen (ruilen) van een product tegen een 

rechtvaardige prijs. Er moet sprake zijn van evenredigheid of gelijkheid bij de ruil. Als je nu op het 

verkrijgen van vergeving van zonden dit principe toepast dan betekent dit dat God iets krijgt namelijk 

genoegdoening voor overtredingen en Hij geeft wat, namelijk vergeving van zonden. Er moet wel 

sprake zijn van gelijkheid in waarde wil deze transactie rechtvaardig zijn. Omdat de zonde van de 

hele mensheid heel zwaar is, moet de genoegdoening ook heel waardevol zijn. De dood van een 

gewoon mens is van onvoldoende waarde, maar de dood van een godheid wel. Vandaar dat Jezus in 

de ogen van de kerkvaders wel God moest zijn. Gelijkheid in waarde heeft hier dus te maken met de 

plaats is de hiërarchie. Het moet daarom in de ogen van de kerkvaders onmogelijk zijn geweest dat 

een mens, Jezus, een transactie met God aangaat. Daar zou dus nooit sprake van gelijkheid in waarde 

kunnen zijn. In de middeleeuwen is deze op Aristoteles gebaseerde de verlossingstheologie 

beschreven door onder andere Thomas van Aquino. Ook de huidige Christelijke leer stelt ten 

onrechte dat er geen vergeving van zonden kan zijn als Jezus niet God is.  

 

 

 



16 
 

3.3.2  De Hebreeuwse cultuur van gelijkheid 

 

Er is geen hiërarchie tussen mensen. Iedereen is voor God gelijk: mannen en vrouwen, rijken en 

armen, slaven en vrijen. Wel zijn er mensen met verschillende functies zoals priesters, levieten, 

mensen uit het volk, profeten, leraren, herders enz. Echter dit onderscheid heeft geen betekenis in 

hiërarchische zin. Op één punt in de Tenach wordt er wel een hiërarchie geïntroduceerd en dat is in 

Samuel waar het volk een koning wil. Dit is tegen de bedoeling van de Eeuwige. Hij is immers hun 

Koning. De Eeuwige waarschuwt het volk Israel voor de macht en heerszucht van een koning.   

Ook kent de Bijbel de hiërarchie: eerst komt God de Allerhoogste, dan Jezus en daarna de mensen. 

 

 

Het Hebreeuwse begrip rechtvaardigheid 

Het Hebreeuwse principe van vergeving van zonden is: het volmaakte bedekt het onvolmaakte en 

zonder bloedstorting geen vergeving. Vandaar dat Jezus het volmaakte lam van God wordt genoemd 

dat de zonden der wereld wegneemt. De volmaakte Rechtvaardige, de mens Jezus de Messias, zorgt 

voor volkomen genoegdoening voor de zonden van onrechtvaardige mensen. Hiërarchie speelt hier 

geen enkele rol.  

 

 

3.4  God is almachtig 

 

3.4.1  Het Grieks beeld van god  

 

De Grieken zagen goden als zeer machtige wezens die het lot van de mens bepaalden, maar zonder 

empathie. Een godheid kon door offers gunstig gestemd worden. God bestuurt alles. Hij is onbeperkt 

in kennis, mogelijkheden, macht en kracht. Nadruk ligt vooral op kracht zonder mededogen. Zijn wil 

staat vast en kan niet veranderen. Je kunt met hem niet onderhandelen. Hij laat zich niet verbidden. 

Door offers kan je de godheid wellicht gunstig stemmen. De godheid is almachtig. Almacht is hier in 

feite een begrip dat in de strikte filosofische zin niet kan bestaan.   

Kerkvaders hebben nagedacht over almacht op de Grieks filosofische manier. Hun redenering was 

kort samengevat:  

 God is almachtig en alwetend; 

 Dit impliceert dat de mens zelf geen enkele macht heeft. Alles wat de mens denkt en doet is 

immers door een almachtige God vastgesteld. Als dit niet zo was, dan was Hij niet almachtig; 

  Als de mens kiest voor God dan is dit dus schijn, die macht heeft hij niet. Want God heeft 

vooraf vastgesteld wie zich wel en niet zal bekeren en dus vergeving van zonden zal 

ontvangen. Alles moet wel voorbeschikt zijn en de vrije wil is slechts schijn.  

Dit is de leer van de uitverkiezing van Augustinus en waar Calvijn meer dan duizend jaar later zijn leer 

van de predestinatie op baseerde. Natuurlijk leidde deze redenering bij de kerkvaders en ook binnen 

de reformatie tot veel discussies over de eigen verantwoordelijkheid van de mens. 

 

 



17 
 

3.4.2  Het Hebreeuws beeld van God 

 

God de Eeuwige is almachtig, dat wil zeggen Hij is soeverein, altijd in staat uitredding te bieden, komt 

altijd Zijn beloften na, voor hem is niets onmogelijk. Zou voor de Eeuwige iets te wonderlijk zijn? Ook 

kan je met God onderhandelen zoals Abraham en Mozes dat deden.  

Offers aan de eeuwige worden gebracht om de weg tot Hem weer te openen nadat deze door de 

zonde geblokkeerd was. Ook om de Eeuwige dank te betuigen worden offers gebracht. Echter nooit 

worden offers gebracht om de stemming van de Eeuwige te beïnvloeden.  

Volgens de Hebreeuwse zienswijze heeft God bij de schepping een deel van Zijn macht aan de mens 

afgestaan. Hij heeft ruimte gemaakt voor de mens. De mens is de partner van God geworden. 

De mens heeft de macht zijn leven in te richten zoals hij dat zelf wil. God kan echter altijd ingrijpen. 

God heeft de Tora en de Messias Jezus gegeven. De mens kan dus weten hoe God wil dat hij leeft.  

God is een goede Vader die van zijn kinderen houdt, geduld heeft, wijs is, ze opvoedt, waarschuwt en 

als dat nodig is, straft.  

 

 

3.5  Toekomstbeeld 

 

3.5.1  Het Griekse toekomstbeeld 

 

Het denken is lineair. Dat wil zeggen: Door onderzoek, redeneren, definiëren en analyseren wordt 

een proces van ontwikkeling in gang gezet dat leidt tot vooruitgang. Deze vooruitgang heeft 

betrekking op alle aspecten van de samenleving maar ook op het innerlijk van de mens. Op den duur 

komt door ontwikkeling alles goed. Natuurlijk speelt de filosofie – wij zouden zeggen de wetenschap 

–  hierin een leidende rol. Ook de moderne mens heeft vaak een geloof in vooruitgang dat heel veel 

lijkt op dit oude Griekse toekomstbeeld. Maar als we naar de afgelopen eeuw kijken en bedenken dat 

door wereldoorlogen en tirannen veel meer dan honderd miljoen mensen zijn omgekomen, is dat 

vooruitgangsgeloof dan terecht? Nee, de mens is de afgelopen eeuwen door wetenschap en filosofie 

geen beter mens geworden.   

 

 

3.5.2  Het Hebreeuwse toekomstbeeld 

 

Het denken over de toekomst is veel meer cyclisch en steunt op de volgende twee principes. Principe 

1: wat God met de mensheid begon maakt Hij hoe dan ook af en principe 2: als iets fout loopt omdat 

de mens afwijkt van de wil van God, dan geeft God altijd weer een mogelijkheid voor een nieuw 

begin.  

Ik geef een paar voorbeelden: 

 De Bijbel begint met Adam die met God wandelt in het Paradijs. Dan ontwikkelt zich de 

geschiedenis met diepe dalen tot Openbaring 22 het einde van de huidige hemel en aarde.  

Johannes ziet een nieuwe hemel en een nieuwe aarde. God woont weer bij de mensen en er 

is een onvoorstelbare pracht en heerlijkheid. God is alles in allen.  



18 
 

 Het volk Israel woont in het beloofde land en wordt geregeerd door koningen. Echter het 

vergeet de Eeuwige en dient afschuwelijke afgoden.  God waarschuwt door de profeten, 

maar het volk bekeert zich niet. Dan wordt het volk weggevoerd naar Babel. Maar het volk 

na een straf van 80 jaren weer terug gaat naar het beloofde land en opnieuw mag beginnen. 

Ook na de verwoesting van Jeruzalem in het jaar 70 na Chr. en een ballingschap van meer 

dan 1800 jaar heeft  God Zijn volk weer terug gebracht naar Israel. Want uiteindelijk zal God 

zijn belofte aan Abraham nakomen en zal Zijn volk in het beloofde land in rust en voorspoed 

leven en de Eeuwige van harte volledig dienen. 

 Het jubeljaar toont ook dit principe. Het kan bijvoorbeeld door misoogsten heel erg fout 

gaan; je moet je land verkopen en de armoede komt in alle hevigheid op je af; uiteindelijk  

kom je zelfs in staat van slavernij terecht. Maar er komt een jaar dat deze ellende voorbij is. 

Het jubeljaar. Je krijgt je vrijheid en je land weer terug en kan als nieuw mens weer 

beginnen.  

In het Hebreeuws denken komt vooruitgang en ontwikkeling alleen tot stand als je de Eeuwige dient. 

Hij zal je dan rijk zegenen. 

 

 

3.6  Een beperkte of een brede benadering  

 

3.6.1  Grieks: liefst één aspect tegelijk 

 

De werkelijkheid is vaak heel complex. Je kunt eenvoudig niet alles tegelijkertijd logisch overdenken. 

Het gevolg hiervan is dat één aspect van de werkelijkheid dikwijls heel grondig en  logisch wordt 

doordacht en andere aspecten die ook van belang zijn voor een goed begrip niet aan de orde komen. 

Dit leidt dan tot een heel onevenwichtig beeld van de werkelijkheid. Bij heel veel theologie van de 

kerkvaders zien wij dit verschijnsel. Maar ook in de moderne benadering van de Bijbel wordt vaak 

uitgegaan van dit Griekse "één aspect" principe. Ik geef twee voorbeelden.  

 

 

Voorbeeld 1: De mens is slecht 

Plato was van mening dat gewone mensen zondig waren en geen deel hadden aan de hogere 

geestelijke wereld waarin de goede filosofen al deel hadden. De mens moest daarvoor sterven aan 

het lichaam; afstand doen van alles wat met het lichamelijke te maken had. Hij moest versterven. Dit 

overtrokken idee van de buitengewone zondigheid van de mens vind je niet in de Bijbel maar is van 

Plato. Luther en Calvijn pakten dit in navolging van Augustinus op. Zo sprak dè grote voorman van de 

Gereformeerde, Calvijn, begeesterd over "de zondigheid des vlezes". Zelfs het goede dat de mens 

doet is volgens deze leer doortrokken van boosheid en slechtheid. Dit overtrokken beeld van de 

totale verdorvenheid van de mens vind je ook terug in de Zondag 1 van de Heidelberger 

Catechismus: De mens is tot generlei goed in staat en geneigd tot alle kwaad.  

In deze benadering van zonde is één aspect van het mens-zijn tot ridicule omvang uitvergroot. Een 

uitvergroting die geen Bijbels fundament heeft. 

 

 

 



19 
 

Voorbeeld 2: De mens als kind van God 

De afgelopen jaren is het boek van Darrin Hufford "De onbegrepen God" uitgegroeid tot een enorme 

bestseller. Hufford is vader van drie dochters en zoals hij omgaat met zijn drie dochters, zo gaat 

volgens Hufford God ook om met de mens. In zijn redeneringen heeft hij twee uitgangspunten 

namelijk 1 Korinthe 13 en de moderne psychologie zoals je dat ook tegenkomt in de boeken van de 

Amerikaanse opvoeder Spock. Hufford richt zich in zijn boek slecht op één aspect en dat is de 

menselijke ideale vaderliefde van de psychologie en projecteert die op God.  Andere aspecten van 

het karakter van God, hoe vaak ook genoemd in de Bijbel, zijn volgens hem afschuwelijke 

vooroordelen over God. Hufford hanteert ook de typisch Griekse deductieve wijze van redeneren, die 

voor hem de absolute waarheid in zich heeft. Hij komt zo met honderden uitspraken die direct in 

strijd zijn met de Bijbel. Enkele voorbeelden: 

 God is niet ontzagwekkend, want dan kun je geen relatie met Hem hebben. 

 Als we zeggen dat God ons wil gebruiken dan zeggen wij feitelijk iets afschuwelijks over Zijn 

hart. 

 De gaven die je hebt ontvangen zijn bedoeld om er vreugde door te ontvangen, niet om Hem 

te dienen. 

 God houdt niets voor Zijn kinderen verborgen. 

 God is stapelgek op je hart. Hij bewondert het. God is altijd vriendelijk, Hij kan niet anders. 

 Je leven aan God geven is een verschrikkelijke gedachte. Het is juist andersom. God wil ons 

leven niet want Hij is niet jaloers. Hij wil dat jij ervan geniet. 

Deze foute leer van  Hufford heeft de laatste jaren heel veel Christenen het juiste zicht op de 

Eeuwige en op Zijn woord ontnomen.  

 

 

3.6.2  Hebreeuws: zo veel mogelijk holistisch 

 

De Hebreeuwse cultuur van de Schriftgeleerden, Farizeeën, van Jezus en de apostelen had als 

belangrijkste kenmerk dat de Openbaring van de eeuwige in de Tora centraal stond en dat ieder 

woord en zin van alle mogelijke kanten werd bestudeerd en bediscussieerd. Dit sloot heel nauw aan 

bij de Hebreeuwse taal die voor ieder woord en zin een veelvoud aan betekenissen heeft. Je ziet dit 

brede denken ook terug in de discussies die Jezus met de schriftgeleerden en farizeeën heeft. In 

hoofdstuk 5 leg ik een aantal moeilijke Bijbelteksten uit waarin dit hele brede denken ook 

tevoorschijn komt. Het Hebreeuwse denken is dus heel sterk holistisch. Altijd worden meerdere 

aspecten met elkaar in verband gebracht. In de discussie gaat het om de gedachte dat van een ander 

iets geleerd kan worden omdat die ander vanuit een ander perspectief en vanuit nieuwe aspecten de 

Bijbeltekst benadert. 

 

 

Voorbeeld 1: De mens is slecht 

De taal van de Hebreeuwse schrijvers van het nieuwe testament is altijd heel evenwichtig. Zo 

beschrijft Mattheüs 12:33-37 dat er goede en slechte mensen zijn. Goede mensen brengen goede 

vruchten voort en slechte mensen slechte vruchten. Ook het idee van de Heidelberger Catechismus 

dat de mens tot geen goed doen instaat is, is voor mensen die de Bijbel serieus nemen, een 

belachelijke gedachte. Slechte mensen kunnen zelfs goede gave geven aan hun kinderen (Mattheüs 



20 
 

7:11). Ook de gelijkenis van het laatste oordeel in Mattheüs 25:31-46  komt naar voren dat mensen 

geoordeeld zullen worden op het feit of zij wel of niet goede daden van medemenselijkheid hebben 

verricht. Ook hier weer evenwicht, meerdere kanten van het oordeel.       

 

 

Voorbeeld 2: De mens als kind van God 

De relatie die God heeft met mensen is in het Hebreeuws denken veelzijdig: 

 De Vader - kind relatie 

Israëlieten worden in het oude testament steeds de kinderen van God genoemd. Heidenen 

die zich bekeerd hebben zijn ingevoegd in Israel en dus ook kinderen van God. De vader 

heeft de kinderen verwekt, zijn kinderen wonen in het huis van de vader, de vader voedt op, 

onderwijst, geeft verordeningen, vermaant, bestraft, enz. 

 De Heer - arbeider relatie 

Deze mensen zijn arbeiders in het Koninkrijk van God. Zij voeren de wil van hun Heer, de 

Eeuwige, uit. De Heer, de Werkgever zoekt arbeiders om werk voor hem te doen; de 

Werkgever sluit een arbeidscontract met de arbeider en zorgt voor het nodige gereedschap 

voor de arbeider; hij bepaalt welk werk de arbeider moet doen en keert loon aan de arbeider 

uit. 

 De Heer - slaaf relatie 

Deze mensen zijn eigendom van de Heer. Zij voeren altijd zijn wil uit. Dit gebeurt niet op 

basis van een contract. De Heer koopt een slaaf; de slaaf is volledig eigendom van de heer; 

de Heer draagt werk op aan de slaaf; de slaaf heeft geen eigen keus maar doet altijd wat hem 

wordt opgedragen ook als hij moe is; de slaaf zet zijn hele leven in voor zijn heer; de slaaf 

weet niet wat zijn heer doet; de Heer voorziet in het levensonderhoud van de slaaf. 

 De vrienden relatie 

God heeft volgens de Bijbel met sommige mensen een speciale relatie. Met een enkeling is 

Hij bevriend. Met hen bespreekt Hij zijn plannen en openbaart Hij verborgenheden. Vrienden 

zijn Zijn vertrouwelingen. Voorbeelden zijn: Abraham, Mozes, Elia, Daniel, Jezus, Paulus en 

Johannes. God bepaalt wie zijn vrienden zijn; God openbaart bijzondere dingen die in de 

toekomst liggen aan zijn vrienden. Vrienden van God hebben zo'n relatie met Hem dat zij 

met Hem durven te onderhandelen. Vrienden pleiten bij God voor een ander. 

Om de Bijbel echt te kunnen begrijpen en zicht te krijgen op de relatie die God met een mens wil 

hebben, moeten wij vanuit meerdere aspecten gaan denken.  

 

  

3.7  De cultuur van de geschreven tekst 

 

Tussen de Hebreeuwse schrijvers van de Bijbel en de Griekse en Romeinse schrijvers bestaat een heel 

groot verschil. Ik noem een paar heel pregnante verschillen die van invloed kunnen zijn op de 

interpretatie van de Bijbel. 

 

 

 

 



21 
 

Chronologie 

De chronologie is een in Griekse tekstenheel veel gebruikt ordeningsprincipe. De verhaallijn loopt 

vaak volgens de lijn van de gebeurtenissen in de tijd. Wij hebben daarom de neiging om ook zo de 

Bijbel te lezen. Het past ook bij onze wijze van denken om informatie tot ons te nemen.  

Wij moeten ons dus realiseren dat in de Bijbel de chronologie van de gebeurtenissen een heel 

ondergeschikte rol speelt. Een voorbeeld: 

In 1 Samuel 16 lezen wij dat David, na gezalfd te zijn met olie aan het hof van Koning Saul 

verbleef. In  1 samuel 17 lezen wij dat David door zijn vader naar zijn broers wordt gestuurd 

die dienst doen in het leger van Koning Saul. Blijkbaar is hij nog niet aan het hof van Saul 

maar heeft als dagelijkse bezigheid het hoeden van de schapen. Nadat David Goliath heeft 

verslagen vraagt Saul: "waar de jongeman vandaan kom". Hij weet blijkbaar niets van David, 

zelfs zijn naam kent hij niet. Wij zien hier dat de volgorde in de tijd waarop gebeurtenissen 

plaatsvonden niet aanwezig is. 

Het feit dat de volgorde in de tijd in Hebreeuwse teksten veel minder dominant is dan in Griekse 

teksten heeft voor de Bijbeluitleg consequenties. Een voorbeeld: 

In Openbaring 2 en 3 worden 7 gemeenten beschreven. Volgens sommige uitleggers gaat het 

hier om zeven tijdperken die de ontwikkeling van de kerk door zal maken. Hier wordt een 

Hebreeuwse tekst Grieks uitgelegd door een ordening in de tijd aan te brengen. Dat zouden 

Hebreeërs nooit doen en daarom moet een dergelijke interpretatie worden afgewezen.  

 

 

De boodschap 

In de Hebreeuwse tekst staat altijd de boodschap centraal. Het gaat om de bedoeling van de tekst 

voor de lezer en de toehoorder. Centraal staat: wat moet hij er van leren; welke informatie moet 

worden overgebracht; welke vermaning of bemoediging de kern van de zaak is. De gebeurtenissen 

zijn als het ware om de boodschap heen gedrapeerd. De boodschap wordt vaak op een centrale 

plaats in een Bijbelboek verwoord. Vaak is deze boodschap al eerder verwoord en wordt die later 

nog eens herhaald. Herhaling geeft in een Hebreeuwse tekst aan dat het zeker zal gebeuren en heel 

belangrijk is. Een Voorbeeld: 

 In Openbaring 7:9-17, nadat in het vorige hoofdstuk grote verschrikkingen de aarde als straf 

van God hebben getroffen staat er plotseling dat de rechtvaardigen die uit de grote 

verdrukking komen God in grote heerlijkheid zullen dienen en dat God alle tranen van hun 

ogen zal afwissen. Deze boodschap wordt in hoofdstuk 21 weer herhaald. Dit is voor 

Johannes heel belangrijk: In de aanwezigheid van God zijn, Hem dienen als rechtvaardige en 

door Hem getroost worden. 

 

 

Voltooide handeling 

Het Hebreeuws kent twee werkwoordsvormen: de perfectum, dat is de werkwoordvorm voor de 

voltooide handeling en de imperfectum, de  onvoltooide handeling. Meestal worden werkwoorden in 

de vorm van de perfectum vertaald met de verledentijd. Echter soms wordt de perfectum gebruikt 

voor handelingen die in het heden of in de toekomst plaatsvinden. Zo worden zaken die bij de 

Eeuwige vaststaan maar nog moeten gebeuren soms beschreven met de werkwoordsvorm van de 

perfectum. Ik geef twee voorbeelden.  



22 
 

Voorbeeld 1.  

Jesaja 9:2 wordt door de meeste vertalingen gezien als perfectum en vertalen daarom: Het 

volk dat in duisternis wandelde heeft een groot licht gezien. Het gaat dus bij de Eeuwige om 

een voltooide handeling in de zin van dat het zeker gaat gebeuren. 

Voorbeeld 2 

Deze wijze van denken komen wij ook in het Nieuwe Testament tegen: Het Lam dat geslacht 

is van  de grondlegging der wereld af (Openbaring 13:8). Voordat de Eeuwige zijn schepping 

begon stond de kruisdood van Jezus bij Hem al vast. 

 

  



23 
 

 

4.  Geschiedenis 
 

In dit hoofdstuk behandel ik hoe de Christelijke kerk is losgekomen van haar Hebreeuwse wortels en 

verstrikt is geraakt in het Griekse denken. Ik baseer mij hierbij op de volgende literatuur: 

 Van Sjabbat naar Zondag. Een historisch onderzoek naar de opkomst en de viering van de 

zondag in het vroege Christendom; Samuele Bacchiocchi; ISBN 90-75226-53-5; Bread of Life, 

2008. 

 Israël verdeeld. Hoe uit een klein koninkrijk twee wereldreligies ontstonden; Jona Lendering; 

ISBN978 90 253 03907; Atheneum - Polak & Van Gennep, 2015. 

 De Joodse Oorlog & Uit mijn leven; Flavius Josephus; ISBN 9789026322945; Ambo, 2010. 

 

 

4.1  Alexander de Grote 

 

Alexander III van Macedonië (356–323 voor Christus) dankt zijn bijnaam "de Grote" aan het enorme 

gebied dat hij wist te veroveren: van Griekenland in het westen tot aan de Indus in het oosten, het 

grootste rijk dat de oudheid gekend heeft. Helemaal bijzonder als je bedenkt dat hij dit reusachtige 

gebied binnen elf jaar onder zich bracht, en dat terwijl hij nog maar twintig jaar was toen hij aan de 

macht kwam. Ook Israel werd onderdeel van dit machtige Griekse rijk.  

Hoewel Alexander de Grote pas 33 jaar was toen hij  stierf, is zijn invloed op de wereld ongekend 

groot geweest. Hij bracht welvaart in het gehele rijk. Hij heeft steden gesticht, havens gebouwd en 

handelswegen geopend. Hij stimuleerde kunsten, filosofie, sport en wetenschap; in zijn hofhouding 

had hij biologen, historici en geologen die hij alles liet vastleggen wat ze tegenkwamen. Doordat hij 

overal steden stichtte en (Griekse en Macedonische) manschappen achterliet, kwam de 

oorspronkelijke bevolking in aanraking met de Griekse gewoonten. Omgekeerd namen de 

achtergelaten soldaten ook lokale gebruiken over. Het was het begin van de verspreiding van de 

Griekse cultuur en de vermenging ervan met diverse lokale culturen. Alexander de Grote streefde 

bewust een multiculturele samenleving na onder andere door in de door hem gestichte steden 

filosofische en wetenschappelijke centra in te richten. Alexandrië in Egypte had al snel een leidende 

positie in de ontwikkeling en verspreiding van de Griekse filosofie. Het Romeinse rijk kwam volledig 

onder invloed van de Griekse cultuur.  

Ook Israel ontkwam niet aan de invloed van de Griekse godsdienst, filosofie en cultuur. In de periode 

van  330 tot 164 voor Christus was deze invloed heel sterk, vooral ook omdat de Griekse 

overheersers de Joden hun godsdienst en cultuur heel sterk opdrongen. Maar er ontwikkelden zich 

ook tegenkrachten. De Joodse priesterfamilie de Makabeeën kwamen in opstand tegen het Griekse 

bewind en stichtte in 164 voor Chr. de dynastie van de Hasmoneeën. Ook de  Farizeeën kwamen in 

het geweer tegen de invloed van de Griekse Godsdienst, filosofie en cultuur.  

De kerkvaders die vooral in de eerste vijf eeuwen de richting zouden bepalen van de Christelijke 

theologie waren doorgaans Romeinse burgers en hadden zich in Alexandrië vaak bekwaamd in de 

Griekse filosofie. 

 



24 
 

4.2  Israel Rond het begin van de jaartelling 

 

Het gaat hier om de periode van 300 voor Chr. tot de eerste Joodse opstand in 66 na Chr. Na de 

Babylonische ballingschap ontstond er een volkbeweging, de Farizeeën, die zich beijverden om het 

woord van God zo zuiver mogelijk vast te leggen en aan de Israëlieten te onderwijzen en Israel te 

zuiveren van de Griekse godsdienst en cultuur. Er werd vastgesteld welke boekrollen duidelijk en 

geheel door Goddelijke inspiratie waren geschreven en welke niet. De discussies hierover duurde 

lang en waren heel fel. Geleidelijk aan ontstond de Tenach (De Tenach is het oorspronkelijke Oude 

Testament in het Hebreeuws). Plaatsen van ontmoeting en onderwijs werden de synagogen. Hier 

stond de Tora centraal. In de tijd van Jezus moeten er al vele synagogen zowel in Israel als daar 

buiten hebben bestaan. Dit moet een grote verandering zijn geweest want voor de Babylonische 

ballingschap was onderwijs over het woord van God voorbehouden aan de priesterklasse en werd er 

in de tempel in Jeruzalem onderwijs gegeven.  

 

Aan de farizeeën en de schriftgeleerden is te danken dat de Hebreeuwse taal, de cultuur en de 

Tenach zo goed bewaard zijn gebleven. Het is niet geheel te rechte dat er binnen het Christendom zo 

negatief over de farizeeën en schriftgeleerden wordt gesproken. Of het hen gelukt is de Griekse 

invloeden geheel en al te weren uit het Jodendom is de vraag. In de Talmoed kom je soms nog 

sporen van de Griekse filosofie tegen. Een voorbeeld is de leer van de onsterfelijke ziel. Maar 

hierover meer in latere hoofdstukken . 

 

De Joodse samenleving in Israel  rond het begin van de jaartelling en dus ten tijde van het optreden 

van Jezus was uiterst verdeel. Volgens Josephus waren er vier hoofdstromingen: 

1. De Farizeeën, maar ook zij waren onderling sterk verdeeld. De twee belangrijkste stromingen 

waren: de school van Sjammai, die de Tenach zo letterlijk mogelijk namen en alles heel 

nauwkeurig uitwerkten en de school van Hillel die beweerde dat het vooral ging om de 

gesteldheid van het hart. Jezus kan in veel opzichten beschouwd worden als een farizeeër. 

2. Daarnaast waren er de sadduceeën die voortgekomen waren uit de machtstructuur van de 

de Hasmoneeën die regeerden van 164 - 37 voor Christus. Zij hadden zich de belangrijkste 

maatschappelijke functies toegeëigend waarvan het ambt van hogepriester veruit de 

belangrijkste was. Zij kwamen niet uit geslacht van Aaron en mochten volgens de Tora dit 

ambt niet vervullen. Dit leidde tot veel discussie met de Joden die de Tora serieus namen. De 

sadduceeën hadden belang bij een goede verstandhouding met de Romeinse overheersers. 

Dat wil zeggen rust en vrede zodat hun functies niet in gevaar zouden komen. Ook hun 

godsdienstige uitgangspunten stonden ver af van die van de farizeeën. Zij geloofden dat 

alleen de Tora door God geïnspireerd was. De sadduceeën en hun knechten die de Tora 

bestudeerden, de schriftgeleerden, hadden meer dan andere groepen in de Joodse 

samenleving er belang bij om Jezus uit de weg te ruimen. 

3. De Essenen vonden dat de tempeldienst in Jeruzalem door de Hogepriester ontheiligd was, 

geen waarde meer had en in de ogen van God een gruwel was. Zij scheidden zich daarom af 

van de andere Joden die de tempeldienst wel respecteerden. Zij leefden in aparte steden en 

hadden hun eigen godsdienstige rituelen. 

4.  De seculiere joden die zich niets meer van God en de Tora aantrokken en die geheel of soms 

gedeeltelijk opgingen in de Grieks Romeinse cultuur van die tijd.  

 



25 
 

Ook ten aanzien van de Romeinse bezetters was er grote verdeeldheid. Sommigen zoals de 

sadduceeën respecteerden de Romeinen, anderen streefden naar een onafhankelijke Joodse staat en 

bestreden soms in het geheim dan weer openlijk door opstanden het Romeinse gezag. Er waren voor 

religieuze joden slechts twee samenbindende factoren: ten eerste de Tora en ten tweede de 

tempeldienst in Jeruzalem.           

 

 

4.3  De wortels doorgesneden  

 

Joden assimileren niet in het Romeinse rijk 

In het Romeinse rijk was het succes van de Romeinen voor een deel te danken aan hun vermogen om 

onderworpen volkeren te assimileren. Volgens de Romeinse staatsfilosofie was de keizer goddelijk en 

had hij er recht op te worden vereerd. De meeste volkeren in het rijk aanbaden al meer goden en 

daar konden er nog wel een paar bij. De joden hadden echter slechts één almachtige God. Daarom 

weigerden de Joden te assimileren. Des ondank was het Jodendom eerst nog een erkende godsdienst 

en werd hun manier van leven geaccepteerd. Uit historisch onderzoek blijkt dat het Christendom in 

de eerste decennia van haar bestaan beschouwd werd als één van de vele stromingen in het 

Jodendom en daarom ook geaccepteerd werd. Joodse christenen bezochten de synagoge. Ook de 

Bijbel laat duidelijk zien dat gelovigen in de Messias gewoon naar  de synagoge gingen en daar 

deelnamen aan de sjabbat, de feesten en zich ook verder aan de Tora hielden. Zij stonden in hoog 

aanzien bij heel het volk (Handelingen 21:20). 

 

 

De Joodse oorlogen 

Hierin kwam verandering door de eerste grote opstand van de Joden. De drang naar een eigen staat 

waar de Tora zou gelden als de hoogste wet was heel groot en leidde dan ook in 66 na Chr. tot de 

eerste Joodse oorlog tegen de Romeinen. De Joden die geloofden in Jezus de Messias deden hieraan 

niet mee omdat Jezus gewaarschuwd had voor deze oorlog en zijn volgelingen had aangeraden te 

vluchten. In 70 na Chr. behaalden de Romeinen onder aanvoering van Titus de overwinning en werd 

de tempel in Jeruzalem vernietigd. Met de tempel verdween ook één van de belangrijkste 

samenbindende factoren. De belasting die de Joden jaarlijks afdroegen aan de tempel in Jeruzalem 

werd door de Romeinen omgezet in een belasting voor de bouw en het onderhoud van de tempel 

van Jupiter in Rome. Het verlies van de tempel in Jeruzalem en het bijdragen aan een heidense 

tempel frustreerde de Joden tot op het bot. Het feit dat de Joden die in Jezus geloofden niet aan de 

oorlog hadden deelgenomen kwam de verhouding tussen Joden en Joodse Christenen niet ten 

goede. De jaren van 70 tot 136 na Chr. werden gekenmerkt door regelmatige opstanden van de 

Joden overal in het Romeinse Rijk. De Joden kregen hierdoor een steeds slechtere naam. Dit 

veroorzaakte ook rellen van Romeinen tegen de joden. De nederlaag van de Joden in hun tweede 

oorlog tegen de Romeinen van 132  tot 136 na Chr. onder aanvoering van Bar Kochba die door de 

Joden als Messias werd beschouwd, maakte aan al hun inspanningen om een eigen staat te stichten 

radicaal een einde, bijna 18 eeuwen lang.  

 

In 135 doopte keizer Hadrianus Judea om tot de Romeinse provincie Palestina en Jeruzalem kreeg de 

Romeinse naam Aela Capitolina. De Joden werden definitief over het hele Romeinse Rijk verspreid; 



26 
 

Jeruzalem was zelfs verboden voor Joden. Ook aan de bloeiende Christelijke gemeente in Jeruzalem 

die geleid werd door 15 Joodse oudsten kwam hierdoor een einde. Het prille Christendom kon niet 

meer vanuit Jeruzalem worden geleid. Van de vele groeperingen die in de tijd van Jezus in Israel te 

onderscheiden waren bleven alleen de Farizeeën en de gelovigen in Jezus de Messias over. De 

Farizeeën gingen verder onder de vlag van het rabbinale Jodendom en het Messiaanse Jodendom 

werd het Christendom, geleid door de Christenen in Rome.  In de periode van 70 tot 150 na Chr. 

namen Joden en Christenen steeds meer afstand van elkaar en ontwikkelde de gemeente in Rome 

zich steeds meer tot leider van de Christenheid..   

 

 

Christenen nemen afstand van Joden 

Steeds meer Christenen in Rome hadden een heidense oorsprong. Zij voelden zich totaal niet 

verwant met de Joden. De heel negatieve antisemitische denkbeelden van de Romeinen over de 

Joden werden door de bekende Romeinse schrijvers Seneca, Persius, Quitilianus en Tacitus uit de 

doeken gedaan. De algemene teneur van hun schrijven is: "die luie Joden die een dag in de week op 

de sjabbat niet werken en hun lichaam verminken door de besnijdenis". Door de heel gewelddadige 

Joodse opstanden tegen de Romeinen was dat alleen nog maar erger geworden. De eerste 

kerkvaders zoals Ignatius, Barnabas en Justinus zetten stelselmatig het Joodse leven van het zich 

houden aan de wet en Jezus tegenover elkaar als onverenigbaar. Hun opvatting is bijvoorbeeld: als je 

de sjabbat viert, verloochen je Jezus. Ook putten zij zich soms uit in het verspreiden van leugens en 

haat in de richting van de Joden.  

Het was daarom voor Christenen belangrijk om niet voor Jood te worden aangezien wilde je in de 

Romeinse gemeenschap meetellen. Door niet als Jood te worden beschouwd behoefde je bovendien 

geen tempelbelasting te betalen. De kerk in Rome wekte haar leden op om zich niet Joods te 

gedragen. De leden werd verboden om de Sjabbat te houden. Er kwam een verbod op het bezoeken 

van de synagoge. Pesach werd vervangen door het Paasfeest dat gevierd werd op de dag die gewijd 

was aan Venus (Aphrodite in Griekeland en Astarte in Israël). De argumenten om dergelijke dingen te 

doen hadden geen Bijbelse grond maar werden voor de gelegenheid bedacht. Zo werd er geleerd dat 

de sjabbat een straf van God was voor de ongehoorzame Joden en dat die dag daarom voor 

Christenen werd afgeschaft en vervangen werd door de dag van de opstanding, de zondag. Het 

Romeinse Rijk kende de verering van de zon en de zondag als aparte dag voor godsdienstige 

bezigheden paste dus in het Romeinse patroon van normen en waarden. Dat de Bijbel nergens en 

niemand opdraagt om deze dag te vieren deed niet ter zake.  

 

 

Joden nemen afstand van Christenen 

De eerste reden dat Joden afstand namen van de aanhangers van Jezus de Messias lezen wij in het 

boek Handelingen. In Handelingen 13:13-47 staat dat Paulus het evangelie predikte in de synagoge 

van Antiochië en daarop werd uitgenodigd om de volgende sjabbat weer te spreken in de synagoge. 

Opmerkelijk is dat de Joden geen aanstoot namen aan het evangelie dat Paulus predikte van redding 

door Jezus de Messias. Op de volgende sjabbat loopt heel Antiochië leeg om de boodschap van 

Paulus te horen. Dit vervulde de Joden met afgunst. Ook in handelingen 17:5 lezen wij dat de Joden  

jaloers werden op de heidenen die tot geloof kwamen. De reden voor deze afgunst en jaloezie was 

dat heidenen die zich tot dan toe niets hadden aangetrokken van de Tora, plotseling ook deel kregen 

aan de genade van God. Hun probleem was dat heidenen die zich niet hadden gehouden aan de 



27 
 

spijswetten, de sjabbat en niet besneden waren nu net als zij ook behoorden tot het uitverkoren 

volk. Dit tastte hun identiteit aan. Dit was een vorm van assimilatie die zij hoe dan ook niet wilde 

accepteren. Ook nu nog wordt het argument aangehaald dat Christenen die de feesten van Leviticus 

23 gaan vieren en de sjabbat houden de Joden hun identiteit zouden ontnemen.  

Een tweede reden van de verwijdering tussen Joden en aanhangers van Jezus de Messias is het niet 

deelnemen aan de Joodse oorlogen tegen de Romeinen. In de Joodse opvatting was dit een daad van 

collaboratie met de vijand. Je had je onttrokken aan het lijden en gaf er dus blijk van geen offers te 

willen brengen voor het vestigen van de Joodse heilstaat volgens het model van de Tora. Dit was een 

belangrijke  reden voor de Joden de Christenen te verbieden om de synagogen te bezoeken. Door het 

gebrek aan een centraal Joods gezag volgden lang niet alle synagogen dit bevel op.  

Een derde reden voor scheiding van Joden en Christenen had te maken met de door de kerkvaders 

ontwikkelde leerstellingen die tegen de Tora in ging. Het gaat hier om het houden van de zondag in 

plaats van de sjabbat, het niet houden van feesten van Leviticus 23 maar vooral ook om de leer dat 

Jezus de Messias door sommige Christenen gezien werd als een incarnatie van JHWH, de Eeuwige. 

Deze leerstelling deed al snel in de tweede eeuw opgang onder de Christenen. Dit konden de Joden 

nooit accepteren. In hun ogen was dit pure afgoderij om een mens gelijk te stellen aan de 

Allerhoogste en heeft miljoenen van hen in de loop der eeuwen het leven gekost. 

 

 

Rome 

De Christelijke gemeente van Rome was in 95 na Chr. al heel belangrijke geworden, veel belangrijker 

dan de andere gemeenten. Met respect werd er gekeken naar de gemeente in Rome. Rome ging zich 

ook met andere gemeenten bemoeien en deelde binnen de jonge Christelijke kerk steeds meer de 

lakens uit. Zo werd door Rome opgedragen aan andere Christelijke gemeenten om de sjabbat af te 

schaffen en om Pesach niet meer te vieren maar te vervangen door Pasen; er kwamen nieuwe 

feesten zoals het kerstfeest en werden Bijbelse feesten als het feest van de Ongezuurde Broden, het 

Bazuinenfeest, de Grote Verzoendag en het Loofhuttenfeest afgeschaft. Het Christendom mocht om 

politieke redenen immers niet verward worden met het diep verachtte Jodendom. Joden waren niet 

meer welkom in de Christelijke gemeenten tenzij zij zich onderwierpen aan de grillen van Rome. 

Natuurlijk waren er reacties van mensen die het hiermee niet eens waren. Zo iemand was 

Polycarpus, een leerling van de apostel Johannes. Rond 150 na Chr. ging hij, een oude man, van 

Antiochië naar Rome om de toenmalige paus te bewegen om weer terug te keren naar het Bijbelse 

Pesach en het Paasfeest af te schaffen. Hij had geen succes. De Hebreeuwse wortels waren definitief 

doorgesneden en vervangen door Griekse. Toch bleven tot in de derde eeuw ver verwijderd van 

Rome Christenen naar de synagoge gaan. De sjabbat heeft het vooral in het oostelijk deel van het 

Romeinse Rijk nog eeuwen langer vol gehouden. Ook andere leringen zoals de leer van de drie-

eenheid en de kinderdoop werden vanuit Rome verspreid over de Christenheid. Vooral toen Rome in 

330 na Chr. de staatgodsdienst van het Romeinse Rijk werd, werden leerstellingen met harde hand 

ingevoerd en gehandhaafd.  

  

 

 

 



28 
 

4.4  Conclusies 

 

Uit de geschiedenis van de scheiding van het Jodendom en het Christendom kunnen wij drie 

conclusies trekken die betrekking hebben op de huidige uitleg van de Bijbel: 

 

1. Veel van de huidige Bijbeluitleg gaat terug tot de denkwijze van de kerkvaders die zich naast 

de Bijbel ook baseerden op de Griekse cultuur en filosofie. Door hen is de Griekse manier van 

omgaan met de Bijbeltekst en het trekken van conclusies toegepast op de Tenach en de 

geschriften van het Nieuwe Testament. 

  

2. De kerkvaders wilden zo duidelijk mogelijk afstand nemen van de denk en leefwijze van de 

joden. De gevolgen hiervan waren dat hun theologische leerstellingen soms niet het doel 

hadden de Bijbel uit te leggen, maar er eerder op gericht waren de typisch Joodse 

gedragingen zoals het vieren van de sjabbat en de feesten uit Leviticus 23 en het houden van 

de voedselwetten als ondeugdelijk te kunnen afvoeren van. 

 

3.  Veel kerkvaders waren niet altijd goed bekend met het denken volgens de lijnen van de 

profeten, schriftgeleerden en farizeeën. Het Hebreeuwse begrippenapparaat, de wijze van 

conclusies trekken uit Bijbelteksten, het belang van gematria, de opbouw van een 

Hebreeuws verhaal en dergelijke vormen een belangrijke basis voor het begrijpen van de 

Bijbel. Jezus en de apostelen waren hiermee volledig doortrokken. Maar deze basis was nu 

verdwenen. 

 

Het gevolg is dat veel theologie van de kerkvaders onjuist is en dus moet worden gecorrigeerd. 

Het gaat hier om theologie die al vele honderden jaren oud is en die in bijna alle Christelijke kerken 

wordt geleerd, maar die toch als ondeugdelijk aan de kant moet worden gelegd. 

 

Deze historische analyse staat haaks op de gebruikelijke analyse namelijk dat Jezus, de apostelen 

onder aanvoering van Paulus en ook Stefanus afstand hadden genomen van de Tora en dat dit de 

diepste oorzaak was van de scheiding tussen Joden en Christenen. De Bijbelteksten die meestal 

aangehaald worden om deze opvatting te staven, worden dan vanuit een Grieks perspectief 

uitgelegd en doen de Joodse wortels van het Nieuwe Testament ernstig geweld aan. In het volgende 

hoofdstuk ga ik hier op in.    



29 
 

5.  Principes voor Hebreeuwse Bijbeluitleg 
 

 

In dit hoofdstuk komt de vraag aan de orde hoe de Bijbel moet worden uitgelegd als je gaat denken 

vanuit de situatie van de Bijbelschrijvers, als je je verplaatst in hun tijd, hun cultuur en als je beseft 

dat zij schreven aan een specifiek publiek en als je je losmaakt van de traditionele Bijbeluitleg van de 

kerkvaders. In dit hoofdstuk leg ik dit vast in een aantal principes. Met een principe bedoel ik een 

uitgangspunt waaraan geldige Bijbeluitleg moet voldoen.  

 

 

5.1. De Eeuwige kan alleen door openbaring gekend worden 

 

5.1.1  Beschrijving Principe 1 

 

De Bijbel is geen handleiding maar een bibliotheek waarin de boeken zijn opgenomen die   

betrouwbare mensen hebben geschreven over hun relatie met God. Gedreven door de Heilige Geest 

geven Bijbelschrijvers weer hoe God zich aan hen heeft geopenbaard. In talloze teksten staat dat Hij 

ver boven ons verstand is verheven. Wij kunnen er met onze redeneringen niet bij en ons alleen 

maar met diepe eerbied verwonderen en Hem lof zingen. In bijvoorbeeld psalm 139 wordt de 

grootheid en glorie van de Eeuwige beschreven: 

 

Een psalm van David, voor de koorleider.  

HEERE, U doorgrondt en kent mij. 

Ú kent mijn zitten en mijn opstaan, U begrijpt van verre mijn gedachten. 

U onderzoekt mijn gaan en mijn liggen, U bent met al mijn wegen vertrouwd. 

Al is er nog geen woord op mijn tong, zie, HEERE, U weet het alles. 

U sluit mij in van achter en van voren, U legt Uw hand op mij. 

Dit kennen – het is mij te wonderlijk, te hoog, ik kan er niet bij. 

Waar kan ik Uw Geest ontgaan, waar Uw aangezicht ontvluchten? 

Al steeg ik op naar de hemel, U bent daar; of legde ik mij neer in de hel, zie, U bent daar. 

Nam ik vleugels van de dageraad, woonde ik aan het einde van de zee, ook daar zou Uw hand 

mij leiden en Uw rechterhand mij vasthouden. 

Zei ik: Ja, duisternis zal mij opslokken! – dan is de nacht een licht om mij heen. 

Zelfs de duisternis maakt het voor U niet duister, maar de nacht licht op als de dag, de 

duisternis is als het licht. 

Want Ú hebt mijn nieren geschapen, mij in de schoot van mijn moeder geweven. 

Ik loof U omdat ik ontzagwekkend wonderlijk gemaakt ben; wonderlijk zijn Uw werken, 

mijn ziel weet dat zeer goed. 

Mijn beenderen waren voor U niet verborgen, toen ik in het verborgene gemaakt ben 

en geborduurd werd in de laagste plaatsen van de aarde. 

Uw ogen hebben mijn ongevormd begin gezien, en zij alle werden in Uw boek beschreven, 

de dagen dat zij gevormd werden, toen er nog niet één van hen bestond. 

Daarom, hoe kostbaar zijn mij Uw gedachten, o God, hoe machtig groot is hun aantal. 



30 
 

Zou ik ze tellen? Zij zijn talrijker dan korrels zand; ontwaak ik, dan ben ik nog bij U. 

 

Het eerste principe luidt daarom: 

 

Principe1: 

De Eeuwige kan alleen door openbaring gekend worden; deze openbaringen zijn consistent. 

 

In de Tora, door de profeten en de geschriften, door Jezus en de apostelen wordt de Eeuwige en de 

hemelse dingen aan ons geopenbaard. De openbaringen van de Eeuwige zijn consistent. Dat wil 

zeggen: ze komen altijd met elkaar overeen; ze zijn nooit met elkaar in strijd. Ook nu nog geeft de 

Eeuwige soms aan bepaalde mensen een openbaring. Echter dergelijke openbaringen zullen nooit in 

strijd zijn met de openbaringen zoals die in de Bijbel staan.  

 

Wat niet geopenbaard is kan ook niet door analyse en redeneringen worden ontsluierd. De Bijbel is 

geen handleiding waaruit alleen door ingewijden een geheime code te ontraadselen zou zijn die 

nieuwe tot dan toe verborgen heilsfeiten aan het licht brengt. 

 

 

5.1.2  Consequenties principe 1 

 

Omdat belangrijke Christelijke dogma's niet steunen op openbaring van de Eeuwige, maar op 

redeneringen, is het ernstig de vraag of deze dogma's in lijn zijn met de bedoelingen van de 

Bijbelschrijvers. Dit temeer daar deze redeneringen leiden tot uitkomsten die in strijd zijn met wat de 

Eeuwige heeft geopenbaard. Het gaat hier bijvoorbeeld om dogma's als: 

 

De leer van de drie-eenheid.  

Dit dogma houdt onder andere in dat Jezus de Eeuwige in menselijke gestalte is. Hij is net als 

de Eeuwige zonder begin en einde, Hij is almachtig en alwetend en is hiërarchisch gelijk aan 

de Eeuwige. Deze leer is aan het einde van de tweede eeuw ontstaan en uiteindelijk op het 

concilie van Nicea in 325 na Chr. door de Roomse kerk aangenomen.  

De vraag die hier moet worden gesteld is: waarom staat deze leer niet expliciet in de Bijbel?  

Dit is zo'n belangrijk uitgangspunt dat, als dat waar zou zijn, dit in vele teksten direct 

geopenbaard zou zijn. Dat is niet het geval.  

 

De verbondsleer. 

Deze leerstelling die vooral in Calvinistische kringen in verschillende variaties voorkomt gaat 

er van uit dat het Oude Verbond met Israel is vervangen door het Nieuwe Verbond met de 

kerk. De besnijdenis als inlijving in het Oude verbond is vervangen door de besprenging van 

baby's met water. Maar staat in de Bijbel dat het Oude Verbond is vervangen door een 

Nieuw Verbond? Is Israel vervangen door de kerk? Staat ergens in de Bijbel dat baby's door 

besprenging deel krijgen aan het nieuwe verbond zoals jongetjes door besnijdenis deel 

kregen aan het Oude Verbond? Deze leringen steunen niet op openbaring maar op 

redenering. Ook blijft de vraag: Als de verbondsleer waar is, waarom heeft de Eeuwige deze 

dan niet helder geopenbaard in zijn woord? 



31 
 

  

Als de christen overlijdt, gaat zijn onsterfelijke ziel naar de hemel. 

Deze leer gaat terug tot de breed gerespecteerde kerkvader Ireneüs die leefde in de tweede 

helft van de tweede eeuw. Nergens in de Bijbel is ons geopenbaard dat de onsterfelijke ziel 

naar de hemel gaat. De vraag is dus weer: Als de leer van de  onsterfelijke ziel waar zou zijn, 

waarom wordt deze pijler van het Christelijk geloof dan niet in de Bijbel expliciet vele malen 

beschreven? 

 

Als deze dogma's waar zouden zijn, dan is het ondenkbaar dat de Eeuwige deze dingen niet 

rechtstreeks en op verschillende plaatsen in de Bijbel geopenbaard zou hebben. Het gaat hier om 

heel belangrijke leerstellingen van het  Christelijk geloof. De conclusie is daarom dat dergelijke 

leerstellingen die voortkomen uit al of niet gebrekkige redeneringen en niet steunen op 

openbaringen van de Eeuwige, moeten worden afgewezen.  

 

Het is niet zo dat de Bijbel niet via scherpe analyses en redeneringen benaderd kan worden. Echter 

hiervoor bestaan heel strikte spelregels. Spelregels die de Bijbelschrijvers, de schriftgeleerden en de 

farizeeën heel goed beheersten. In paragraaf 4.7 ga ik hier verder op in.  

 

 

5.2  De Tora is eeuwig  

 

5.2.1   Beschrijving principe 2 

 

Hoogste vorm van openbaring in het Oude Testament is de Tora. De Tora is de bron om de Eeuwige 

te leren kennen. In de Tora heeft de Eeuwige zich primair geopenbaard. De Tora moet worden 

beschouwd als de onderwijzing van God aan het volk Israel. Het doel van de Tora is dat de mens zal 

leven zoals de Eeuwige het wil. Dan zal het de mens wel gaan. God heeft dus de Tora gegeven ten 

behoeve van het welzijn van de mens. Het regelt alle aspecten van het leven. De Tora naleven 

betekent dat de mens leeft in harmonie met God, de natuur, zichzelf, zijn familie en andere mensen. 

Centraal staat in de Tora het verbond dat de Eeuwige op de berg Sinaï sloot met het volk Israel. Dit is 

een eeuwig verbond. Bij een verbond horen ook leefregels, een wet. De Tora kan daarom ook 

beschouwt worden als een wettekst, een wettekst geschreven door Mozes in opdracht van God. In 

de Bijbel is het woord Tora altijd vertaald met wet terwijl onderwijzing misschien wel een betere 

vertaling zou zijn. 

 

De ultieme samenvatting van deze wet staat in Lucas 10:27: U zult de Heere, uw God, liefhebben met 

heel uw hart, met heel uw ziel, met heel uw kracht en met heel uw verstand, en uw naaste als uzelf. 

Een uitgebreidere samenvatting van de wet is de tien woorden in Exodus 20:1-20. Een nog 

uitgebreidere samenvatting is het Bijbelboek Deuteronomium. Mozes zegt dat deze wet gemakkelijk 

te houden is en dat geen ander volk op aarde zo'n goede wet heeft. 

 

De Bijbel moet volgens de theologie nomologische benaderd worden. De nomologische benadering 

houdt in dat de interpretatie van een Bijbeltekst moet voldoen aan de bovenliggende, 

overkoepelende tekst, de Tora. Ook de Profeten, de Geschriften en het Nieuwe Testament voldoen 



32 
 

aan deze eis. Verder is de Tora eeuwig geldig. Tal van Bijbelteksten vermelden van afzonderlijke 

verordeningen dat ze eeuwig zijn. Maar ook over het verbond van de Sinaï als geheel zijn veel teksten 

die aangeven dat dit verbond en de erbij horende wetgeving Eeuwig is. Ik noem een aantal teksten.. 

 

Genesis 17:7 

 Ik zal Mijn verbond maken tussen Mij, u en uw nageslacht na u, al hun generaties door, tot 

een eeuwig verbond, om voor u tot een God te zijn, en voor uw nageslacht na u. 

 

Deuteronomium 12:28 

Let erop dat u aan al deze woorden die ik u gebied, gehoor geeft, opdat het u en uw kinderen 

na u goed gaat tot in eeuwigheid, als u doet wat goed en juist is in de ogen van de HEERE, uw 

God. 

 

Deuteronomium 29:29 

De verborgen dingen zijn voor de HEERE, onze God, maar de geopenbaarde dingen zijn voor 

ons en onze kinderen, tot in eeuwigheid, om al de woorden van deze wet te doen. 

 

Richteren 2:1 

En een Engel van de HEERE ging van Gilgal naar Bochim en zei: Ik heb u uit Egypte geleid en u 

in het land gebracht dat Ik aan uw vaderen gezworen heb. En Ik heb gezegd: Ik zal Mijn 

verbond met u niet verbreken, voor eeuwig. 

 

1 Kronieken 16:15 

Denk aan Zijn verbond voor eeuwig, aan de belofte die Hij gedaan heeft, tot in duizend 

generaties, 

 

Psalm 119:160 

Vanaf het begin is Uw woord waarachtig, al Uw rechtvaardige bepalingen zijn voor eeuwig. 

 

Jesaja 24:5 

Want het land is ontheiligd door zijn inwoners: zij overtreden de wetten, zij 

veranderen elke verordening, zij verbreken het eeuwige verbond. 

 

Iedere uitleg van een Bijbeltekst zal dus altijd in overeenstemming moeten zijn met de Tora.  

 

Principe 2 

Een uitleg van een Bijbeltekst kan nooit ingaan tegen de Tora. 

 

Wij kunnen daarom alleen het Nieuwe Testament pas echt begrijpen, als wij het Oude Testament 

goed begrijpen. Trouwens alle verbonden die de Eeuwige met mensen sluit, zijn eeuwig.  

De consequenties van de "eeuwige Tora" zijn heel verstrekkend. De volgende conclusies moeten wij 

nu trekken.  

 De leer van Jezus en de apostelen waren volledig in lijn met de Tora; 

 Het Nieuwe Verbond doet het Oude Verbond niet teniet, maar bouwt op het Oude Verbond 

voort. In het Nieuwe Verbond wordt het Oude Verbond met de Tora verder uitgewerkt; 



33 
 

 Ook de gelovigen in Jezus uit de heidenen zijn onderworpen aan de Tora; 

Naast deze conclusies is er nog een laatste maar voor de uitleg van de Bijbel wel een heel belangrijke 

conclusie, namelijk dat alle begrippen van de Tora over: God, zonden, vergeving, verzoening, dood, 

opstanding, ziel en geest ook in het Nieuwe Testament geldig blijven. In paragraaf 4.3 werk ik dit 

verder uit. 

 

 

5.2.2  Jezus en de apostelen  

 

Jezus heeft opnieuw de Eeuwige geopenbaard. Deze openbaring is volledig in lijn met de Tora. Jezus 

is dan ook de levende Tora, het levende woord van God. Jezus heeft zich ook strikt aan het 

uitgangspunt gehouden: leven en onderwijzen binnen de kaders van de Tora. Jezus bouwt voort op 

de Tora. De apostelen waren navolgers van Jezus de Messias. Hij was hun voorbeeld en Hem volgden 

zij  na. Hun schrijven is altijd ondergeschikt aan wat door Jezus is geopenbaard en dus ook 

ondergeschikt aan de Tora. De apostelen kunnen dus nooit iets hebben beweerd dat tegen de 

openbaring van Jezus en dus de Tora ingaat.  Ook ten opzichte van het Nieuwe Testament heeft de 

Tora dus een nomologische positie.  

De volgende Bijbelteksten bevestigen de bovenstaande conclusies. 

 

Mattheüs 5:18 en 19  

Want, voorwaar, Ik zeg u: Totdat de hemel en de aarde voorbijgaan, zal er niet één jota of 

één tittel van de Wet voorbijgaan, totdat het alles geschied is. Wie dan een van deze 

geringste geboden afschaft en de mensen zo onderwijst, zal de geringste genoemd worden in 

het Koninkrijk der hemelen; maar wie ze doet en onderwijst, die zal groot genoemd worden 

in het Koninkrijk der hemelen. 

 

Lukas 16:17 

En het is gemakkelijker dat de hemel en de aarde voorbijgaan, dan dat één tittel van de wet 

wegvalt. 

 

Johannes 10:35 

..... en aangezien de Schrift niet gebroken kan worden,.... 

 

Handelingen 21:20 

En toen zij dat gehoord hadden, prezen zij de Heere en zeiden tegen hem: U ziet, broeder, 

hoeveel duizenden Joden er zijn die geloven; en zij zijn allemaal ijveraars voor de wet. 

 

Handelingen 25:8 

Hij verdedigde zich en zei: Ik heb niet tegen de wet van de Joden, niet tegen de tempel, en ook 

niet tegen de keizer enige zonde bedreven. 

 

 

Romeinen 2:13 



34 
 

Niet de hoorders van de wet zijn immers rechtvaardig voor God, maar de daders van de wet 

zullen gerechtvaardigd worden. 

 

Romeinen 3:31 

Doen wij dan door het geloof de wet teniet? Volstrekt niet, maar wij bevestigen de wet. 

 

 

5.2.3  De Tora is ook voor de volgelingen Jezus uit de heidenen 

 

Paulus is op dit punt heel duidelijk. De volgelingen van  Jezus uit de heidenen zijn geënt op de edele 

olijf, dat is Israel en heeft daardoor deel gekregen aan de verbonden. Teksten: 

 

Romeinen 11:17 

Als nu enige van die takken afgerukt zijn, en u, die een wilde olijfboom bent, in 

hun plaats bent geënt en mede deel hebt gekregen aan de wortel en de vettigheid van de 

olijfboom, 

 

Efeziërs 2:11-14 

Bedenk daarom dat u die voorheen heidenen was in het vlees en die onbesnedenen genoemd 

werd door hen die genoemd worden besnijdenis in het vlees, die met de hand gebeurt, dat u 

in die tijd zonder Christus was, vervreemd van het burgerschap van Israël en vreemdelingen 

wat betreft de verbonden van de belofte. U had geen hoop en was zonder God in de wereld. 

Maar nu, in Christus Jezus, bent u, die voorheen veraf was, door het bloed van Christus 

dichtbij gekomen. Want Hij is onze vrede, Die beiden één gemaakt heeft. En door de 

tussenmuur, die scheiding maakte, af te breken, 

 

De conclusies uit deze teksten is: 

 Er is geen onderscheidt meer tussen Joden en heidenen die Jezus volgen; 

 Net zoals Jezus en de apostelen geworteld zijn in de Tora, zijn ook de gelovige uit de 

heidenen geworteld in de Tora; 

 Ook hebben zowel Joden als heidenen die Jezus volgen deel aan de Heilige Geest; 

 Als de gelovige uit de heidenen deel hebben gekregen aan de verbonden, dan ook aan de 

wetgeving die bij de verbonden hoort. Dus het verbond met Abraham, het verbond van de 

Sinaï, met onlosmakelijk daaraan verbonden de Tora en het Nieuwe Verbond met de uitleg 

van Jezus van de Tora gelden ook voor de gelovigen uit de heidenen.  

 

Het is een heel groot voorrecht deel te hebben aan de verbonden. Het staat garant voor een 

harmonieus leven met God, met jezelf, je naaste en je omgeving.  

 

 

5.2.4  Misvattingen over de Tora 

 

Door foutieve Bijbeluitleg hebben het begrip Tora en wet bij Christenen een heel negatieve klank 

gekregen. De wet of Tora wordt zelden opgevat als de onderwijzing van de Eeuwige. Dat is jammer. 



35 
 

De foutieve Bijbeluitleg is zelfs zo ver gegaan dat algemeen in Christelijke kringen wordt beweerd dat 

de Tora is opgeheven, niet meer geldt. Hieronder volgen de belangrijkste van deze foutieve 

redeneringen. Veel misvattingen over de Tora vinden hun oorsprong in het niet goed begrijpen van 

de theologie van Paulus. Deze theologie staat hier dan ook centraal. 

 

 

Christus is het einddoel van de wet 

Romeinen 10:4 wordt vaak aangehaald als argument dat de wet voor Christenen als afgedaan moet 

worden beschouwd, niet meer van toepassing is. Deze foutieve uitleg wordt in de hand gewerkt door 

sommige vertalingen die zeggen dat Jezus het einde van de wet is. Er staat: 

 

 Romeinen 10:4 

Want het einddoel van de wet is Christus, tot gerechtigheid voor ieder die gelooft. 

 

De uitleg van deze tekst is juist dat heel de wet verwijst naar Jezus, heeft betrekking op Hem. En met 
Jezus is de wet compleet gemaakt. Deze tekst steunt op Mattheüs 5:17 waar staat "Jezus heeft de 

wet vervuld" Juist vertaald betekent dat: Jezus heeft de wet vol gemaakt, aangevuld, volledig 
gemaakt en ook Jezus heeft er voor gezorgd dat de wet overvloedig aanwezig is. 
 
 
De wet is de schaduw en Christus de is werkelijkheid 

In Kolossenzen schrijft Paulus dat zaken van de wet zoals de spijswetten, de feesten, de sjabbatten 

en de nieuwe maan, zaken die typerend zijn voor de wet, een schaduw zijn van Christus. Veel 

uitleggers vatten deze tekst op als: de wet heeft afgedaan want het gaat nu om Christus. Zij zien 

schaduw en werkelijkheid als zaken die tegenover elkaar staan. Dit is een foutieve uitleg. 

 

Kolossenzen 2:16 en 17  

Laat dus niemand u veroordelen inzake eten of drinken, of op het punt van een feestdag, een 

nieuwe maan of de sabbatten. Deze zaken zijn een schaduw van de toekomstige dingen, maar 

het lichaam is van Christus. 

Natuurlijk horen schaduw en het lichaam dat de schaduw veroorzaakt onafscheidelijk bij elkaar. 

Echter in het Griekse denken worden ten onrechte zaken vaak als tegenstelling gezien. De conclusie 

wordt dan ten onrechte getrokken dat door de komst van Jezus de Messias de wet heeft afgedaan. 

Maar schaduw en werkelijkheid zijn geen tegenstellingen. 

 

 

Gerechtvaardig door geloof 

Een misvatting is dat genade tegenover de wet wordt gesteld. De algemene leer over dit onderwerp 

is dat in het Oude Verbond men door het houden van de wet gerechtvaardigd werd. Echter dit lukt 

niet. Men zondigt toch nog wel eens. In het Nieuwe Verbond biedt God door Jezus genade aan en 

behoeven mensen zich dus niet meer zich om de wet te bekommeren. 

De Bijbelse leer is echter: als je gerechtvaardigd bent door het geloof en je hebt een relatie met de 

Eeuwige, dan zal je de wet moeten houden om die relatie te bestendigen. Genade en wet staan dus 

niet tegen over elkaar, maar vullen elkaar aan.   



36 
 

Dit zien wij ook bij het volk Israel: eerst wordt het volk gered van de slavernij van Egypte en daarna 

ontvangt het de wet van de Sinaï. Ook in een Christenleven zien wij deze volgorde: eerst wordt je 

door geloof en bekering gered en daarna ga je een nieuw leven leiden. Vernieuwing van denken staat 

dan centraal. Dat houdt in: gaan denken en handelen volgens de normen van de Eeuwige. En deze 

normen zijn in de Tora neergelegd. Ook in de Bijbelse feesten van Leviticus 23 zien wij deze volgorde: 

eerst Pesach, dat is het feest van genade, de bevrijding van de slavernij. Dan het feest van de 

ongezuurde broden dat ziet op het wegdoen van het zuurdesem van boosheid en slechtheid, de 

levensheiliging. Daarna komt het Pinksterfeest. De Eeuwige schenkt iemand de Heilige Geest en 

schrijft daarmee Zijn wet in het hart. 

 

 

Identiteit in Christus 

In de tijd van Paulus waren er twee belangrijke leerscholen van farizeeën: de school van Sjammai en 

die van Hillel. De school van Sjammai was heel nauwkeurig met een duidelijke nadruk op de letter 

van de wet. De school van Hillel was meer ruimdenkend met de nadruk op de gesteldheid van het 

hart. Veel van Paulus tegenstanders uit de Joden lijken afkomstig te zijn uit de school van Sjammai. 

Vandaar dat Paulus keer op keer er op hamert dat je door geloof gerechtvaardigd wordt en niet door 

het stipt houden van de wet.  

Een tweede probleem dat Paulus brieven verklaart is de houding van de Joden die hun identiteit 

ontleenden aan de uiterlijke tekenen van de wet zoals: het besneden zijn, de sjabbat houden en geen 

varkensvlees eten. Blijkbaar ontleenden zij hun identiteit veel minder aan Jezus de Messias. Voor 

Joden die de wet nauwkeurig hielden was het een moeilijk te verteren zaak dat heidenen die hun 

leven in zonden hadden geleefd, door bekering, geloof in de God van Abraham, Izaäk en Jacob en 

vergeving door het bloed van Jezus ook toegetreden waren tot het verbond met de Eeuwige en door 

God als rechtvaardig werden beschouwd. Zij zagen hun bevoorrechte positie in gevaar komen. Dit is 

ook het thema van de gelijkenis van de verloren zoon.   

 

 

Het apostelconvent 

Bij het apostelconvent in Handelingen 15 komt de vraag aan de orde of de bekeerden uit de 

heidenen zich moesten laten besnijden en zich aan de wet van Mozes houden zoals een groep 

bekeerde farizeeën leerde. De gebruikelijke uitleg is dat de volgelingen van Jezus uit de heidenen zich 

alleen behoeven te houden aan:  "van de dingen die door de afgoden besmet zijn, van ontucht, van 

het verstikte en van bloed", dus alleen aan bepalingen uit het Noachitisch verbond. 

De strikte consequentie van deze uitleg is dat  de volgelingen van Jezus uit de heidenen zich ook niet 

behoeven te houden aan de door Jezus uitgelegde Tora zoals wij die tegen komen in de bergreden 

(Mattheüs 5 - 7). Goede Bijbeluitleg laat zien dat het hier gaat om pas bekeerden. Hen wordt 

opgelegd om direct met ernstige zonden te stoppen die binnen het Romeinse Rijk wijd verbreid 

waren. Bekeerden uit de heidenen bezochten in die tijd nog gewoon de synagoge en daarom wordt 

er gezegd dat de bekeerden uit de heidenen daar verder in de Tora onderwezen zouden worden. Het 

is ook een misvatting dat het hier gaat om verordeningen van het Noachitisch verbond.  

 

 

Wettisisme 



37 
 

Op de achtergrond van de discussie van het apostelconvent speelt het volgende mee. Om  zo goed 

mogelijk aan de wet van de Sinaï te voldoen hebben de schriftgeleerden en met name de farizeeën 

uit de school van Sjammai regels opgesteld hoe deze wetten geïnterpreteerd en uitgevoerd moesten 

worden. Van deze zeer gedetailleerde uitwerking van de wet, de  jurisdictie, zei Jezus dat het de 

mens tot last is en de apostelen zeiden dat die wetten moeilijk zijn uit te voeren. Als de Bijbel het 

over de wet heeft die heilig is, gaat het over de Tora en niet over de jurisdictie van de 

schriftgeleerden en farizeeën. Mozes zegt van de Tora dat ze gemakkelijk is uit te voeren en dat geen 

volk zo'n goede wet heeft.   

Wettisisme is het willen dienen van de Eeuwige door te voldoen aan regels en verordeningen die 

door mensen en niet door de Tora en Jezus zijn opgelegd. Maar ook het tot in de perfectie en 

obsessief wetten navolgen wordt gerekend tot wettisisme. Voorbeelden hiervan in onze tijd zijn: 

plechtig taalgebruik bij het bidden, kerkgang in zwarte kleding, langzaam lopen in de kerk, ernstig 

kijken  als het geestelijke zaken betreft, schuld belijden ook als dat niet aan de orde is, enz.   

Let wel: het willen voldoen aan de Tora en de uitwerking ervan door Jezus kan nooit worden opgevat 

als wettisisme. Omdat de meeste christenen zich niet houden aan de Tora, worden mensen die dat 

wel doen en Jezus opdrachten nauwkeurig willen uitvoeren, ten onrechte vaak uitgemaakt voor 

"wettisch".   

 

 

5.2.5  Dogma's die in strijd zijn met de Tora 

 

Door de Tora als verouderd voor te stellen en voor ons niet meer van toepassing te verklaren, 

ontstaat ruimte voor veel onbegrip en leerstellingen die hun wortels niet hebben in de Tora. Omdat 

Veel Christelijke dogma's zelfs ermee in strijd zijn, is de vraag gerechtvaardigd of deze dogma's niet 

afgewezen moeten worden. Het gaat hier om dogma's als: 

 De wet van de Sinaï geldt niet voor Christenen; 

 Christenen hoeven zich niet aan de spijswetten te houden; 

 De meeste feesten die de Eeuwige heeft ingesteld in Leviticus 23 zijn Joodse feesten en dus 

niet voor Christenen; 

 Christenen blijven heel hun leven zondaars. Maar gelukkig ziet God ons in Christus aan. Hij 

ziet alleen de rechtvaardige Christus en niet de Christelijke zondaars; 

 Al voordat wij gezondigd hebben heeft God onze zonden vergeven; 

 Christenen behoeven de Grote Verzoendag niet te vieren want zij zijn al door Jezus verzoend 

met God; 

 Enz.  

Boven genoemde Dogma's zijn dus voorbeelden van wetteloosheid. Alle dogma's die in strijd zijn met 

de Tora moeten worden afgewezen. Door de Tora af te wijzen, wordt de onderwijzing van de 

Eeuwige afgewezen. Consequent wordt in de Bijbel zo'n persoon een wetteloze genoemd. Het 

loslaten van de Tora betekent het loslaten van de Bijbel die daar volledig op is gebaseerd. Het 

aanhangen van dergelijke dogma's leidt er toe dat de Bijbel niet meer wordt begrepen. Er komt 

ruimte waarbinnen allerlei dwalingen kunnen gedijen. Hierdoor stelt de Christenheid zich open voor 

de vloek die het gevolg is van het niet houden van de Tora zoals allerlei ziekten, misgeboorten, 

ruzies, enz. Nogmaals: de conclusie is dat alle dogma's die in strijd zijn met de Tora moeten worden 

afgewezen. 



38 
 

 

 

5.3  De Hebreeuwse begrippen. 

 

5.3.1 Beschrijving principe 3  

 

Het Oude en Nieuwe Testament is geschreven door Hebreeuwse mannen die dachten en schreven 

vanuit de Hebreeuwse taal en cultuur. Zij hanteerden het Hebreeuwse stelsel van begrippen zoals 

dat in de Tora, de Profeten en de Geschriften voorkomt. Aan dit begrippenstelsel waren zij gewend 

en vanuit dit begrippenkader dachten zij. Dit stelsel van begrippen is het enige juiste als wij 

Bijbelteksten correct willen interpreteren.  

 

Alle in de Tora genoemde begrippen, principes en uitgangspunten blijven ook in het Nieuwe 

Testament gelden. De visie van de Tora op: God, de mens, leven naar Gods wil, bekering, genade, 

vergeving, verzoening, geest, ziel, de dood en de opstanding blijft daarom ook in het Nieuwe 

Verbond geldig. Het is niet zo dat het Nieuwe Testament over deze begrippen een andere visie heeft 

dan het Oude Testament. Het volgende principe luidt daarom: 

 

Principe 3 

Het Oude en Nieuwe Testament gebruikt één consistent stelsel van begrippen. Dit is het 

Hebreeuwse begrippenstelsel. 

 

 

5.3.2  Consequenties en misvattingen 

 

Sommige Griekse woorden in het Nieuwe Testament hebben behalve de Hebreeuwse betekenis ook 

nog andere betekenissen. De andere betekenissen van deze Griekse woorden komen dus niet 

overeen met de Hebreeuwse betekenissen en zijn dus niet geldig.  

Het omgekeerde komt vaker voor namelijk dat de Griekse woorden een veel beperktere betekenis 

hebben dan de Hebreeuwse woorden waarvan ze de vertaling zijn. Het Hebreeuwse woord heeft dus 

extra betekenissen. Hier dreigt het gevaar dat bij het interpreteren van Bijbelteksten de enge Griekse 

betekenis wordt gehanteerd, terwijl een andere betekenis de juiste is. Een paar voorbeelden. 

 Nephesh. Dit Hebreeuwse woord wordt vertaald met ziel in de betekenis van: leven, levend 

wezen, levensadem en ik. Het Griekse woord voor ziel is " psuchē " en kan ook het innerlijk 

van de mens, dus zijn gevoel wil en verstand, betekenen. Het is dus niet juist om deze extra 

betekenis toe te kennen aan het woord ziel in het Nieuwe Testament. 

 Sheol. Dit Hebreeuwse woord betekent graf en dodenrijk. Het woord dodenrijk is in het 

Hebreeuws de fysieke plaats waar doden zijn; een spelonk of een holle ruimte onder de 

grond. Het Griekse woord voor graf en dodenrijk is hades. Maar dit Griekse woord heeft ook 

nog de betekenis van hel, de plaats waar volgens de Griekse mythologie de onsterfelijke 

zielen van slechte mensen eeuwig worden gemarteld. In de Bijbel heeft het woord hades 

altijd de Hebreeuwse betekenis van graf of dodenrijk maar nooit die van hel; 



39 
 

 Ruach. Dit Hebreeuws woord betekent: het wezen van de mens, zijn actieve geest, 

initiatieven, denken, aard, mentale gesteldheid, motivatie, iemands karakter,adem, wind, 

lucht. Het Griekse woord voor geest is pneuma wat betekent: levensadem, vitale energie en 

een onzichtbaar wezen zoals engelen en demonen. Als in het Nieuwe Testament het woord 

geest staat, heeft het bijna altijd betrekking op de betekenis van het woord ruach. Voor veel 

Christenen is het verschil tussen geest en ziel heel onduidelijk. Gaan wij terug naar de 

Hebreeuwse betekenis van de woorden dat worden de verschillen wel duidelijk. 

 Elohim. Dit Hebreeuwse woord wordt vertaald met god of goden. Maar hemelse wezens die 

door de Eeuwige met macht zijn bekleed zoals cherubs worden ook elohim genoemd. Mozes 

wordt door de Eeuwige zo genoemd. Zelfs de leden van het Sanhedrin hadden de titel van 

"elohim". Het Hebreeuwse woord elohim is in het Grieks vertaald met "theos". Dit woord  

betekent alleen god. Als Jezus plotseling te midden van zijn discipelen verschijn, roept 

Thomas uit mijn Heer en mijn God. Hij gebruikt hier het woord elohim. Hij zegt dus niet dat 

Jezus gelijk is aan de Eeuwige. Dat zou een grote zonde zijn. Nee hij zegt dat Jezus een 

hemels wezen is bekleed met macht van de Eeuwige. 

 Yom. Dit is het Hebreeuwse woord dat standaard vertaald wordt met dag. Echter het 

Hebreeuwse woord Yom betekent ook: een vaste periode, tijdvak van bijvoorbeeld een jaar. 

Daarnaast is het begrip dag gedefinieerd als: van zonsondergang tot zonsondergang de 

volgende dag. Het Griekse begrip voor dag komt overeen met dat van ons. Hierdoor 

ontstaan veel misverstanden. Een voorbeeld is het samenkomen op de eerste dag der week 

van de volgelingen van Jezus zoals beschreven in het boek Handelingen. Omdat deze 

mensen zich nauwkeurig hielden aan de wet, kwamen zij dus op zaterdagavond als de 

sjabbat was afgelopen bij elkaar. Op zondagochtend bij elkaar komen was onmogelijk omdat 

dit een gewone werkdag was. 

 

De consequentie van dit principe voor de Christelijke theologie zijn heel groot omdat een aantal 

leerstellingen geheel of gedeeltelijk steunen op het Griekse begrippenapparaat en niet op het 

Hebreeuwse. Dit is bijvoorbeeld het geval bij de volgende leerstellingen: 

 De leer van de onsterfelijke ziel; 

 De leer dat de ziel naar de hemel gaat; 

 De leer dat de zielen van de mens die Jezus niet heeft aangenomen eeuwig in de hel 

gemarteld wordt; 

 De leer van de drie-eenheid; 

 De leer dat de sjabbat is vervangen door de zondag; 

 Enz. 

 

 

5.4  De Grondtekst 

 

5.4.1  Beschrijving van principe 4 

 

De Tenach 



40 
 

De Tenach werd voornamelijk geschreven in het Hebreeuws; slechts enkele delen van de Tenach zijn 

geschreven in het Aramees. De Tenach was de basis waaruit elk gezinshoofd die de plicht had zijn 

gezin godsdienstig te onderwijzen (Deuteronomium 6:6,7). Het Hebreeuws werd langzamerhand 

verdreven door het Aramees. Het werd een taal die alleen nog in de Joodse godsdienstige context 

werd gesproken. Vooral de schriftgeleerden en later de rabbijnen bedienden zich van het 

Hebreeuws. Hun uitleg en verklaring had zeer groot gezag. De overlevering lag in hun handen. Ze 

werkten aan een zogenaamde standaardtekst (consonantentekst). Deze bestaat alleen uit 

medeklinkers. Deze consonantentekst is buitengewoon zorgvuldig gekopieerd. Hierbij werden 

eeuwenlang scherpe controlemechanismen toegepast. De rabbi's, farizeeën en schriftgeleerden 

hadden een heilig respect voor het woord van God. De kleinste verschrijvingen werden niet 

geaccepteerd. Het resultaat is dat de Hebreeuwse en Aramese grondteksten van de Bijbelboeken uit 

de Tenach door de eeuwen heen nagenoeg onveranderd zijn gebleven. 

Al voor onze jaartelling werd een begin gemaakt met het vastleggen van de uitspraak door ook 

klinkers in de tekst op te nemen. In de tiende eeuw is dit proces afgerond en met de definitieve 

versie van het zogenaamde masoretische uitspraaksysteem dat aan de consonantentekst werd 

toegevoegd. Echter bij het bestuderen van de Tenach is de consonantentekst leidend omdat bij het 

opstellen van de masoretische tekst de consonantentekst is geïnterpreteerd bijvoorbeeld aan de 

hand van de mondelinge overleveringen. De meest waardevrije tekst is dus de consonantentekst.   

 

Het Nieuwe Testament  

Niet alle kerkvaders hadden net zo veel respect voor het woord van God als de Joden. Het 

overschrijven van de oorspronkelijke documenten gebeurde minder zorgvuldig. Af en toe werden 

aantekeningen in het oorspronkelijk document gemaakt, zodat bij het later copieren het onduidelijk 

werd wat de oorspronkelijke tekst was. Ook zijn er bewijzen dat teksten werden aangepast om ze in 

overeenstemming te brengen met de geldende theologie. De Griekse grondtekst van het Nieuwe 

Testament zo als die tot ons komt, moet daarom met voorzichtigheid worden geïnterpreteerd. Wel 

wordt uit onderzoek steeds meer duidelijk welke teksten naar alle waarschijnlijkheid latere 

toevoegingen zijn. Bij interpretatie van Bijbelteksten moet hiermee rekening worden gehouden.  

 

 

Vertalingen 

De bijbel komt tot ons in een veelheid van vormen: grondteksten, vertalingen, herziene vertalingen, 

vertalingen voor bepaalde doelgroepen zoals kinderen en tieners, enz. Bij het vertalen van een 

Hebreeuwse of Aramese tekst doet zich het probleem voor dat de vertaling per definitie niet die 

rijkdom aan betekenissen heeft van de consonantentekst. Er gaat dus betekenis verloren. Een 

tweede punt is dat het Hebreeuws, het Aramees en het Grieks geen leestekens kennen. De 

leestekens van een vertaling zijn dus niet origineel. De leestekens in een vertaling zijn daarom 

gebaseerd op interpretaties van de vertaler. 

Wat betreft vertalen bestaat er een duidelijk uitgangspunt: de vertaler moet vertalen en niet 

interpreteren. Echter om goed lopende zinnen te krijgen, gaat een vertaler toch interpreteren. Dit 

interpreteren kan gebaseerd zijn op theologie die niet juist is. Het gevolg is een Bijbeltekst die de 

oorspronkelijke bedoeling van de Bijbelschrijver niet meer weergeeft.   

 

Met dit in het achterhoofd komen wij tot de formulering van het principe: 



41 
 

 

Principe 4: 

Een juiste Bijbeluitleg kan alleen gebaseerd zijn op  de oorspronkelijke grondtekst. 

 

 

5.4.2  Consequenties 

 

Aan principe 4 is niet te voldoen omdat de oorspronkelijke teksten in de loop der eeuwen kwijt zijn 

geraakt. Bovendien zijn veel mensen die de Bijbel willen uitleggen niet bij machte om Hebreeuwse, 

Aramese en Griekse grondteksten te lezen. Er zit dus niet anders op dan: via onderzoek van 

beschikbare oude teksten, het vergelijken van verschillende vertalingen en het raadplegen van 

taalgeleerden die inzicht hebben in waarschijnlijke veranderingen in de oorspronkelijke teksten 

principe 4 zo goed mogelijk te benaderen.  

 

Daarnaast is het zo dat een Bijbeltekst die duidelijk in strijd is met andere Bijbelteksten en vooral in 

strijd is met de Tora ons achterdochtig moet maken. Wellicht is er in de loop der eeuwen door 

kerkvaders mee geknoeid. Maar ook het volgende principe kan ons helpen om te beoordelen of wij 

wel te maken hebben met de oorspronkelijke tekst. 

 

 

5.5  Twee of drie getuigen 

 

5.5.1  Beschrijving principe 5 

 

Soms wordt een bepaalde Bijbeluitleg gebaseerd op één tekst, terwijl er vele teksten over het zelfde 

onderwerp zijn die een heel ander geluid laten horen. De Bijbel draagt voor de rechtspraak het 

principe aan dat iets waar is als er twee of drie getuigen zijn. De Bijbel zelf is ook onderworpen aan  

dit principe. Dus een uitspraak over een bepaald onderwerp is waar als deze door minimaal twee of 

drie verschillende Bijbelschrijvers wordt gedaan. 

 

Principe  5: 

Een Bijbeltekst is alleen waar als die door andere Bijbelteksten wordt bevestigd. 

 

5.5.2  Consequenties en misvattingen 

 

Is er een Bijbeltekst over een onderwerp dat op het eerste gezicht in tegenspraak is met andere 

Bijbelteksten over hetzelfde onderwerp, dan moet zo'n tekst nader onderzocht en terzijde worden 

gelegd totdat meer helderheid verkregen is. De Bijbel kan namelijk niet met zichzelf in tegenspraak 

zijn. Er kunnen verschillende zaken met zo'n "eenzame" tekst aan de hand zijn, bijvoorbeeld: 

 

 



42 
 

De tekst wordt soms al vele eeuwen lang verkeerd uitgelegd. 

Een voorbeeld. Psalm 51:7: In zonde heeft mijn moeder mij ontvangen. 

De leer van de erfzonde is met name gebaseerd op deze tekst. Een veel meer voor de hand liggende 

uitleg van deze tekst is dat David het resultaat was van een buitenechtelijke relatie. Deze uitleg past 

beter in de context van Psalm 51 die gaat over het overspel van David met Bathseba. Het verklaart 

ook waarom vader Isaï pas met David op de proppen kwam toen Samuel vroeg of hij nog meer zonen 

had. Blijkbaar had Isaï wat voor de profeet te verbergen. Ook verklaart het waarom de naam van de 

moeder van David niet in de Bijbel voorkomt. 

 

 

De tekst is verkeerd vertaald. 

Een voorbeeld. Johannes 1:1 In den beginnen was het woord en het Woord was bij God en het Woord 

was God.  

De gebruikelijke uitleg ziet in deze tekst een bevestiging van de leer van de drie-eenheid. Jezus is in 

deze uitleg het Woord van God. Het Woord is God dus Jezus is God. In de grondtekst staat: "niet het 

Woord was God", maar "God was het woord". Wij moeten bedenken dat voor Johannes "het woord 

van God" betrekking had op de wet. Die was immers door God zelf met een luide stem aan het volk 

bekend gemaakt bij de berg Sinaï. Jezus als God beschouwen is niet in overeenstemming met andere 

teksten uit het evangelie van Johannes. In Johannes 14:28 en Johannes 20:17 zegt Jezus dat Hij 

dezelfde God heeft als zijn discipelen. Hoe kan Johannes hier in Johannes 1 dan het tegendeel 

beweren? De Bijbel is consistent en daarom moet worden afgewezen dat Johannes bedoeld zou 

hebben dat Jezus gelijk is aan de Eeuwige. 

 

 

De tekst wijkt hoogst waarschijnlijk af van de oorspronkelijke tekst. 

Een voorbeeld. Mattheüs 28:19 Ga dan heen, onderwijs al de volken, hen dopend in de Naam van de 

Vader en van de Zoon en van de Heilige Geest, hun lerend alles wat Ik u geboden heb, in acht te 

nemen. Dit is de enige tekst waar de formule "in de naam van de Vader en de Zoon en de Heilige 

Geest" in de Bijbel voor komt. Taalgeleerden zijn het er over eens dat heel waarschijnlijk deze tekst 

nooit in de grondtekst heeft gestaan. Deze tekst is het gevolg geweest van het concilie van Nicea 

waar de leer van de drie-eenheid werd aangenomen. De discipelen doopten mensen in of op de 

naam van Jezus (zie Handelingen).   

 

 

5.6  De Pardes 

 

In de derde eeuw voor onze jaartelling is de wijze van interpretatie van de Tenach vastgesteld. Ook 

de schrijvers van het Nieuwe Testament hielden zich aan deze regels. Deze wijze van 

Bijbelinterpretatie heet de Pardes. Er zijn vier niveaus van interpretatie. Op ieder niveau wordt een 

Bijbeltekst weer dieper uitgelegd. Hierbij geldt dat de uitleg op de verschillende niveaus niet met 

elkaar in tegenspraak mogen zijn. 

 

 

 



43 
 

Principe 6 

Door de methode van Pardes wordt een diepere betekenis aan een Bijbeltekst gegeven 

volgens vaste regels. 

 

 

5.6.1  Pashat 

 

De Pashat is de duidelijke, eenvoudige, directe betekenis van de tekst. Het is de normale betekenis 

die voorkomt uit de gebruikelijke betekenis van de woorden. Het is de eenvoudige letterlijke tekst. 

Voor de Pashat geldt dat hoe je een tekst ook verder uitlegt, de letterlijke uitleg van de Pashat blijft 

altijd geldig. Een uitleg op een ander niveau mag nooit in strijd zijn met de Pashat.  

 

Wel moet worden vastgesteld of een tekst letterlijk dan wel figuurlijk is bedoeld. Een voorbeeld van 

figuurlijk taalgebruik: 

Spreuken 18:10:  

De Naam van de HEERE is een sterke toren, een rechtvaardige snelt daarheen en wordt in een 

veilige vesting gezet. 

De vuistregel is dat een tekst figuratief is als de letterlijke betekenis onmogelijk of niet reëel is. Alle 

andere teksten moeten altijd letterlijk worden opgevat. 

 

Principe 7: 

De letterlijke betekenis van een Bijbeltekst (Pashat) is de basis van de Bijbelinterpretatie. Hoe 

je een tekst ook uitlegt, de Pashat van een tekst blijft altijd geldig. Een uitleg op een ander 

niveau kan nooit in strijd zijn met de Pashat.  

 

Een voorbeeld van de geldigheid van de Pashat. In de Bijbel komt meer dan honderd keer voor dat 

mensen die de Eeuwige willen dienen de sjabbat moeten vieren als een dag van rust. Nu zijn er 

sommigen die beweren dat, als je je bekeerd hebt en wedergeboren bent, je de rust van God ben 

binnen gegaan. Hierbij wordt verwezen naar Hebreeën 4. Je behoeft daarom de sjabbat niet meer te 

vieren, zo is de redenering. Hier wordt dus aan de sjabbat een diepere betekenis gegeven, namelijk 

de rust die God geeft na je bekering en wedergeboorte. Dit is op zich juist echter het is onjuist om 

dan de conclusie te trekken dat de sjabbat niet meer geldt. Want de diepere betekenis heft nooit de 

Pashat op. 

 

   

5.6.2  Remez 

 

Dit is de betekenis waar de teksten op zinspelen, ofschoon dit niet duidelijk wordt aangegeven in de 

tekst. Het is de betekenis net voorbij de letterlijke tekst. Het is ook de impliciete betekenis van de 

tekst. De Remez wordt verkregen bijvoorbeeld door: 

 Het trekken van logische conclusies uit de Pashat. Dit gaat bijvoorbeeld via de regels van 

Hillel. In paragraaf 4.8 ga ik hier dieper op in; 

 Eigenaardigheden in de tekst die zinspelen op een diepere waarheid dan die van de Pashat; 



44 
 

 Plaatsen waar hetzelfde woord of begrip in een tekst voorkomt waardoor het inzicht van de 

Pashat wordt verdiept; 

 De getalswaarde van een woord; 

 Hebreeuwse woorden waarvan de stam twee van de drie tekens gemeen hebben.  

 

Zonder Pashat is er geen geldige Remez. Dit is belangrijk, immers als er niet is nagedacht over de 

Pashat, hoe weet je dan dat de uitleg op het diepere niveau van Remez niet in strijd is met de 

Pashat. In Christelijke kringen heeft men de gewoonte van de Grieken overgenomen om heel veel 

teksten te "vergeestelijken" door middel van het toepassen van de allegorie. Vraag is nu: is deze 

vergeestelijking via de goede regels gedaan en is zij in overeenstemming met de Pashat. Zo niet dan 

is deze vergeestelijking ongeldig. In hoofdstuk 5 geef ik hier verschillende voorbeelden van.   

 

 

5.6.3  Drash 

 

Dit woord betekent associatie. Hieraan moet iemand denken als hij de tekst leest. Het gaat hier om 

de associatie. Door de associatie wordt de ene tekst in verband gebracht met de andere. De drash 

verklaart daarom niet alleen de betreffende tekst, maar ook andere teksten. Dan wordt duidelijk wat 

eerder niet duidelijk was.  

Met associatie bedoel ik: het elkaar in verband brengen van verschillende dingen, zoals dat in de tijd 

van Jezus en de apostelen werd gedaan. De associatie moet dus aansluiten op hun belevingswereld:  

 Bepaalde passage uit de Tenach; 

 Bepaalde interpretaties van begrippen zoals die eerder in de schrift voorkomen;   

 Een bekende alledaagse situatie uit de tijd dat de betreffende tekst werd opgeschreven; 

 Woorden die op basis van hun klank in het Hebreeuws op elkaar lijken. 

  

Alleen door een Hebreeuwse wijze van associatie kan een (diepere) betekenis van een tekst worden 

blootgelegd. Dit staat haaks op de binnen Christelijke kringen gebruikelijke allegorische Bijbeluitleg 

om aan teksten een diepere betekenis te geven. Bij allegorie is in feite de fantasie het enige houvast.    

 

 

5.6.4  Sod 

 

Dit is de geheime betekenis die alleen door openbaring aan ingewijden kan worden verkregen en die 

alleen door ingewijden begrepen kan worden. Een voorbeeld hiervan is Openbaring 13:18, met 

betrekking tot het "beest" en het getal "666". Paulus heeft het af en toe over geheimenissen. 

Dergelijke geheimenissen gaan soms over een interpretatie op het niveau van de Sod. Een voorbeeld 

treffen wij aan in Romeinen 11:24 en 25. Daarin legt Paulus een uitspraak van Jezus in Lucas 21:24 op 

Sod niveau uit. 

Alleen door openbaring kan de diepste betekenis van een tekst worden begrepen.   

 

 



45 
 

5.7  De regels van Hillel 

 

Hillel was een bekende farizeeër in de eerste eeuw voor Christus. Gamaliël, de leraar van Paulus was 

een kleinzoon van deze man. Hij wilde graag op een verantwoorde wijze conclusies trekken uit de 

Tenach. Hij definieerde hiervoor zeven regels. De tijd van Jezus en de apostelen waren deze regels 

alom bekend. Ook Jezus en de apostelen maakten er gebruik van. Ik behandel hier alleen de eerste  

en de zevende regel, omdat die veel foutieve Bijbeluitleg aan de kaak stelt. 

Daarnaast behandel ik ook een regel, de Hekkesh, die weliswaar niet van Hillel afkomstig is, maar 

eenzelfde wijze van conclusie trekken heeft. 

 

Principe 8: 

Trek waar mogelijk altijd conclusies overeenkomstig de regels van Hillel en de Hekkesh. 

 Qal V’Khomer: licht en zwaar (regel 1); 

 Davar ha-ailmad me-inyano: context (regel 7) 

 Hekkesh: twee teksten combineren 

 

 

5.7.1  Qal V'Khomer, de eerste regel van Hillel 

 

Deze eerste regel van Hillel heeft betrekking op het vergelijken van twee gelijksoortige zaken waarbij 

één zaak een grotere waarde / invloed heeft dan de andere. De ene zaak is dus belangrijker dan de 

andere; het gaat hier dus niet om tegenstellingen zoals goed of fout en slecht of goed. Met andere 

woorden: als iets wat licht is al geldt, hoeveel te meer zal iets wat zwaar is gelden. 

Dit principe wordt in veel Bijbelteksten toegepast door de schrijvers van het nieuwe testament. Het 

is soms te herkennen aan de formulering: "hoeveel te meer". Een voorbeeld: 

 

Romeinen 11:24 

Want als u afgehouwen bent uit de olijfboom die van nature wild was, en tegen de natuur in 

op de tamme olijfboom geënt bent, hoeveel te meer zullen zij die natuurlijke takken zijn, 

geënt worden op hun eigen olijfboom. 

 

Mattheüs 7:11 

Als u, die slecht bent, uw kinderen dan goede gaven weet te geven, hoeveel te meer zal uw 

Vader, Die in de hemelen is, goede gaven geven aan hen die tot Hem bidden. 

 

De term "hoeveel te meer" wordt lang niet altijd gebruikt terwijl er toch sprake is van Qal V'Khomer. 

Vooral  Paulus maakt er veel gebruik van. Als je niet doorkneed bent in de manier van redeneren van 

de farizeeën is Qal V'Khomer moeilijk te herkennen met als resultaat een foutieve interpretatie van 

de Bijbeltekst.  

 

Maar ook wij kunnen deze regel toepassen. Ik geef nog een voorbeeld. Tegenwoordig zijn er steeds 

meer Christenen die de Bijbelse feesten van Leviticus 23 gaan vieren. Ook Pesach hoort bij die 

feesten. Nu is er een probleem, want er staat dat alleen zij die besneden zijn daaraan mogen 

deelnemen. Omdat de meeste Christenen niet zoals de Joden besneden zijn, doet zich de vraag voor 



46 
 

of Christenen dit feest wel mogen vieren? Het toepassen van Qal V'Khomer geeft een helder 

antwoord: Indien iemand die door een mens naar het vlees besneden is, al pesach mag vieren, 

hoeveel te meer iemand die door de Eeuwige naar het hart besneden is. 

 

 

5.7.2  Davar ha-ailmad me-inyano, de zevende regel van Hillel 

 

Om een Bijbeltekst te kunnen begrijpen moet deze in de context worden uitgelegd. Dit betekent dat 

wij letten op zaken als:  

 Wie was de schrijver?  

 Wat waren zijn omstandigheden?  

 Voor wie is de Bijbeltekst bedoeld?  

 Wat was het probleem waarop de Bijbeltekst betrekking heeft?  

 Welke aspecten zijn bij het probleem betrokken?  

 Zij er dingen gebeurd waarmee rekening moet worden gehouden bij de uitleg?  

 Wat staat elders in de Bijbel over dergelijke personen of situaties?  

 Enz.  

Dit leidt tot de zevende regel van Hillel: Een Bijbeltekst moet altijd geïnterpreteerd worden in de 

context. Deze regel is feitelijk één van de meest fundamentele en belangrijke regels bij Bijbeluitleg. 

omdat heel vaak Bijbelteksten buiten de context worden uitgelegd. Er is dan sprake van misbruikt 

van Bijbelteksten.   

 

Hierbij moet worden aangetekend dat ieder onderdeel van een Bijbeltekst belangrijk is. Geen titel of 

jota is in de Bijbel zonder reden neergeschreven. Alles, zelfs de kleinste detail hebben een bedoeling. 

Het kan zijn dat onderdelen van de Bijbeltekst niet worden begrepen. De oplossing is nooit deze tekst 

of een bepaald onderdeel van een tekst te negeren met de gedachte dat het niet belangrijk zou zijn. 

Je mist dan een deel van de betekenis van de tekst of, erger nog, je interpreteert de tekst verkeerd. 

Een andere serieuze valkuil bij het interpreteren in de context is: de indeling van de Bijbel in 

hoofdstuk, perikopen en verzen. Deze indeling is ontstaan in de loop van de 11de tot de 13 de eeuw. 

De context trekt zich echter niets van deze indeling aan. Daarom kan deze indeling de interpretatie 

bemoeilijken. 

 

 

5.7.3  Hekkesh 

 

Hoewel het niet voorkomt in de lijst van zeven uitlegkundige regels van Hillel of in de uitgebreidere 

versie hiervan van rabbi Ishmael, is er ook nog een belangrijke rabbijnse interpretatiemethode 

genaamd hekkesh. ‘Hekkesh’ betekent letterlijk: ‘twee stenen tegen elkaar slaan’, wat een metafoor 

is voor het vergelijken van twee verzen die hetzelfde woordgebruik in de zelfde passage hebben ten 

einde iets te leren wat voordien niet bekend was. Bij Hekkesh komt tot een compleet nieuwe 

leerstelling die in beide verzen nog niet te vinden is. 

 



47 
 

Ook Jezus hanteert de interpretatiemethode van de Hekkesh. Hij slaat de volgende twee teksten 

tegen elkaar. 

1. Exodus 20:14 

U zult niet echtbreken. 

2. Exodus 20:17 

U zult niet begeren het huis van uw naaste. U zult niet begeren de vrouw van uw naaste, 

noch zijn dienaar, noch zijn dienares, noch zijn rund, noch zijn ezel, noch iets wat van uw 

naaste is. 

 

Dit levert de volgende compleet nieuwe leer op: 

 

 Mattheüs 5:27 en 28 

U hebt gehoord dat tegen het voorgeslacht gezegd is: U zult geen overspel plegen (Exodus 

20:14). Maar Ik zeg u dat al wie naar een vrouw kijkt om haar te begeren (Exodus 20:17), in 

zijn hart al overspel met haar gepleegd heeft. 

 

Op dezelfde manier kun je de leerstelling ontwikkelen dat indien je de dood van een vreselijke tiran 

zou willen (je begeert iemands leven), je reeds een moord hebt gepleegd.  

 

5.8  Overzicht Principes 

  

Principes 1 

De Eeuwige kan alleen door openbaring gekend worden; deze openbaringen zijn consistent. 

 

Principe 2 

Een uitleg van een Bijbeltekst kan nooit ingaan tegen de Tora. 

 

Principe 3 

Het Oude en Nieuwe Testament gebruikt één consistent stelsel van begrippen. Dit is het Hebreeuwse 

begrippenstelsel. 

 

Principe 4 

Een juiste Bijbeluitleg kan alleen gebaseerd zijn op  de oorspronkelijke grondtekst. 

 

Principe 5 

Een Bijbeltekst is alleen waar als die door andere Bijbelteksten wordt bevestigd. 

 

Principe 6 

Door de methode van Pardes wordt een diepere betekenis aan een Bijbeltekst gegeven volgens vaste 

regels. 

 De letterlijke betekenis van een Bijbeltekst (Pashat) is de basis van de interpretatie.  

 Hoe je een tekst ook uitlegt, de Pashat van een tekst blijft altijd geldig.  

 Een uitleg op een ander niveau kan nooit in strijd zijn met de Pashat.  



48 
 

 Alleen door een Hebreeuwse wijze van associatie kan een (diepere) betekenis van een tekst 

worden blootgelegd. 

 De diepste betekenis van een tekst kan alleen door openbaring worden verkregen. 

 

Principe 7 

Trek waar mogelijk altijd conclusies overeenkomstig de regels van Hillel en de Hekkesh. 

 Qal V’Khomer: licht en zwaar (regel 1); 
 Davar ha-ailmad me-inyano: context (regel 7) 

 Hekkesh: twee teksten combineren 

 

  



49 
 

6.  Voorbeelden 

 

6.1  Vergeven 

 

Mattheus 18:21 en 22  

Toen kwam Petrus naar Hem toe en zei: Heere, hoeveel keer zal mijn broeder tegen mij 

zondigen en ik hem vergeven? Tot zevenmaal toe? Jezus zei tegen hem: Ik zeg u: niet tot 

zevenmaal, maar tot zeventig maal zevenmaal. 

 

 

6.1.2  Hebreeuwse uitleg  

 
Pashat 
Je moet heel vaak vergeven. 
 
Remez en Drash 

 Het getal zeven associeert met de zevende dag, de sabbat. Dit is de dag dat de Eeuwige 
rustte. Een Hebreeër zal onmiddellijk begrijpen dat vergeven samenhangt met in de rust van 
de Eeuwige zijn.  

 Zeventig heeft te maken met volheid. Vergeven doe je dus heel vaak, maar er is een volheid 
aan de zonde. Daarna is er geen vergeving meer, maar komt straf. Die volheid ligt ver weg, 
verder dan 70 maal.  

 Zeventig maal zevenmaal associeert met Lamech (Genesis 4:24). Lamech was een man met 
een heel kort lontje. Als je hem ook maar een strobreed in de weg legde, dan nam hij 
zeventig maal zevenmaal wraak. Jezus verwijst hiernaar. Hij geeft aan dat je een 
tegenovergestelde houding moet hebben. Je moet een houding hebben van heel grote 
verdraagzaamheid, zachtmoedigheid en geduld. 

 Vergeef ons onze schulden gelijk ook wij vergeven die ons iets schuldig zijn. Als wij veelvuldig 
vergeven zal God dat aan ons ook doen. 

Vergeef veelvuldig. Je bent dan in de rust van de Eeuwige. Je moet een houding hebben van heel 
grote verdraagzaamheid, zachtmoedigheid en geduld. Echter vergeving is gebaseerd op berouw. 
Zonder berouw is het niet mogelijk en zinvol om vergeving te schenken. Het enige wat iemand tegen 
wie gezondigd is dan kan doen, is de wraak en vergelding in handen van de Eeuwige leggen zodat 
deze zonde hem niet tot last is. Maar er is een volheid van zonden. Dan is vergeving niet meer aan de 
orde. 
 
 

6.1.2  Gebruikelijke uitleg en conclusies  

 
De term "zeventig maal zeven maal" wordt in de meeste Christelijke kringen opgevat als een 
allegorie voor oneindig vaak. Hieruit is de theologie ontstaan dat je, wat er ook gebeurt, moet 
vergeven, ook als de zondaar er niet om vraagt.  
 
Deze gebruikelijke Griekse georiënteerde uitleg is in strijd met de volgende principes: 

 Principe 5: Deze tekst zo uitgelegd, is een eenzame tekst die niet door andere teksten wordt 
bevestigd.  



50 
 

 Principes 6. Inzicht is niet verkregen door de juiste Hebreeuwse uitleg (Remez en Drash) te 
volgen. De associatie dat zeventig maal zevenmaal voor oneindig veel staat is niet juist. Er 
wordt niet oneindig vaak vergeven. Opmerkelijk is dat Jezus niet wilde dat de zonden van de 
leiders van het volk hen vergeven zouden worden (Johannes 12:40 ). Jezus vergeeft dus niet 
altijd. Ook God vergaf het volk Israel haar zonden heel vaak, maar er was een volheid van 
zonden die uiteindelijk leidde tot de Babylonische ballingschap.   

De Griekse uitleg is foutief. Met deze uitleg wordt de kern van de zaak gemist namelijk in de rust van 
de Eeuwige zijn en een gesteldheid hebben van zeer grote verdraagzaamheid, zachtmoedigheid en 
geduld.   
 
 

6.2  De dag des Heeren 

 

Openbaring 1:10  
Ik was in de geest op de dag des Heeren en ik hoorde achter mij een luide stem, als van een 

bazuin, 

 

 

6.2.1  Hebreeuwse uitleg  

 

Pashat 

De dag des Heeren is een aanduiding voor de dag des oordeel. In de geest heeft te maken met het 

Hebreeuws begrip "ruach": het denken, zijn innerlijke gesteldheid. De uitleg moet dus zijn: Johannes 

was in gedachte bezig met de dag des oordeels en hoorde achter zich een luide stem als van een 

bazuin.  

 
 
Remez en Drash: 

 De Hebreeër associeert de dag des Heeren onmiddellijk met teksten als:  
Jesaja 13:9:  
Zie, de dag des Heeren komt, meedogenloos, met verbolgenheid en brandende toorn, om de 

aarde tot een woestenij te maken en haar zondaars van haar te verdelgen en 

Joël 2:1:  
Blaast de bazuin op Sion en maakt alarm op mijn heilige berg! Dat alle inwoners des lands 

sidderen, want de dag des Heeren komt. Want hij is nabij; 

 De bazuin verwijst hier direct naar de bazuinendag. De bazuinendag kondigt immers de 
wederkomst van Jezus aan en daarmee het laatste oordeel. 

 Deze tekst associeert natuurlijk ook met Mattheüs 25:31 waar staat dat Jezus zal zitten op de 
troon van zijn heerlijkheid en de mensen zal oordelen en scheiding zal aanbrengen tussen 
goede en slechte mensen. 

Johannes dacht na over de dag des Heeren, de dag dat Jezus zal terug komen en de wereld zal 
oordelen. God zal zijn brandende toorn meedogenloos over de aarde uitstorten en de goddelozen 
verdelgen. Maar het zal ook een dag zijn waarop de rechtvaardigen een hemels lichaam zullen krijgen 
en met Jezus zullen regeren. Toen hoorde Johannes plotseling een luide stem als een bazuin. Het 
paste precies bij waar Johannes aan dacht, de Bazuinendag. Deze tekst geeft dus al in het begin van 
het boek Openbaring waarover het gaat.  
 



51 
 

 

6.2.2  Gebruikelijke uitleg en conclusies  

 
De gebruikelijke uitleg van deze is allegorisch: 

 In de geest staat voor geestvervoering; 

 De dag des Heeren staat voor de zondag; 

 En een harde stem als een bazuin is gewoon een heel harde stem. 
 
Deze gebruikelijke uitleg is in strijd met de volgende principes: 

 Principe 3: Het woord geest staat niet voor geestvervoering, maar voor ruach. In Openbaring 
4:1 en 2 staat dat Johannes pas na de openbaringen over de zeven gemeenten via een open 
deur in de hemel kijkt en in geestvervoering raakt; 

 Principe 5: Nergens wordt in de Bijbel "de dag des Heeren" de zondag genoemd. Deze tekst 
zo uitgelegd is een eenzame tekst die niet door andere teksten wordt bevestigd.  

 Principe 6. De allegorische interpretatie gaat niet terug naar Bijbelse begrippen en teksten. 
De kerkvaders interpreteren de uitdrukking "dag des Heeren" metaforisch. Volgens hen was 
het een uitdrukking die aangaf dat Johannes de zondag bedoelde. Het motief voor deze 
metaforische uitleg was het komen tot een bewijs dat de apostelen niet de sjabbat maar de 
zondag vierden. In de tijd dat Johannes dit schrijft verbleef hij op Patmos. Daar werd 
waarschijnlijk niet de zondag maar gewoon de sjabbat gevierd. 

 Principe 7. De zondag en de bazuin hebben in de context van de openbaring geen enkele 
betekenis. Het zijn dan een loze opmerkingen.  

Het is duidelijk dat bij de gebruikelijke manier van uitleg van het boek Openbaring heel veel van het 
Hebreeuws denken wordt gemist en dat de uitleg daardoor gemakkelijk heel foutief kan worden. De 
verkeerde boodschap wordt gebracht, een boodschap die vooral gebaseerd is op politieke 
overwegingen, het promoten van de zondag. Jammer dat het overgrote deel van de Christenheid de 
uitleg van de kerkvaders volgt en zo het woord van God geweld aan doen.  
 

 

6.3  De zielen onder het altaar 

 

Openbaring 6:9 en 10 

En toen het Lam het vijfde zegel geopend had, zag ik onder het altaar de zielen van hen die 

geslacht waren omwille van het Woord van God, en omwille van het getuigenis dat zij 

hadden. En zij riepen met luide stem: Tot hoelang, heilige en waarachtige Heerser, oordeelt 

en wreekt U ons bloed niet aan hen die op de aarde wonen? En aan ieder van hen werd een 

lang wit gewaad gegeven. En tegen hen werd gezegd dat zij nog een korte tijd moesten 

rusten, totdat ook het aantal van hun mededienstknechten en hun broeders, die evenals zij 

gedood zouden worden, volledig zou zijn geworden. 

 

 

6.3.1  Hebreeuwse uitleg  

 
Pashat 

Het gaat hier om een ver doorgevoerde beeldspraak. De zielen van martelaren die onder het altaar 
roepen om wraak heeft geen letterlijke betekenis.  
 
Remez en Drash 



52 
 

 Allereerst verwijst deze tekst naar Abel, de eerste martelaar. Genesis 4:10: .... Er is een stem 

van het bloed van uw broer, dat van de aardbodem tot Mij roept.  

 In het boek van de Rechtvaardigen staat dat het bloed van Abel roept om wraak. 

 De ziel, dat is de levensadem en ook het leven zit in het bloed. Ziel is hier dus vergelijkbaar 
met het bloed. 

 De zielen (het bloed) onder het altaar verwijst naar Leviticus 4:7. En hij moet al het overige 

bloed van de jonge stier uitgieten aan de voet van het brandofferaltaar, dat bij de ingang van 

de tent van ontmoeting staat. 

 Het witte gewaad verwijst naar Daniel 11:35. Van de verstandigen zullen er struikelen, om 

hen te louteren, te reinigen en zuiver wit te maken, tot de tijd van het einde, want het wacht 

nog tot de vastgestelde tijd.  

 Het begrip rusten in de Bijbel gaat, net zoals slapen in het stof, over doden die rusten zonder 
bewustzijn  tot de dag van de opstanding.   

De levens van de martelaren zijn geofferd op het altaar in de hemel, waarop ook Jezus als 
hogepriester zijn eigen bloed heeft geofferd. Net zoals dat in de tempel gebeurde vloeide het bloed, 
waarin het leven (de ziel) zit, langs het altaar naar beneden en verdween er onder. Net zoals het 
bloed van Abel roept dit bloed ook om wraak. Maar de Eeuwige zegt dat zij nog een korte tijd 
moeten rusten. Rusten betekent slapen in het stof van de aarde tot de jongste dag waarop de doden 
zullen verrijzen.  
 

 

6.3.2  Gebruikelijke uitleg  en conclusies 

 
De tekst kent een veelheid van uitleggingen. De uitleg die het meest algemeen is, luidt als volgt. De 
ziel wordt opgevat als: het gevoel, de wil en verstand. De ziel van de mens gaat dus naar de hemel en 
heeft daar een bewustzijn. Dat de zielen onder het altaar zijn en nog een korte tijd moeten rusten 
krijgt doorgaans geen aandacht en is op deze manier moeilijk zinvol uit te leggen.. 
 

De gebruikelijke uitleg is in strijd met de volgende principes: 

 Principe 1: Nergens is geopenbaard dat de ziel na het sterven van de mens naar de hemel 
gaat. 

 Principe 2: Volgens de Tora - en ook deze tekst bevestigd dat  - rusten of slapen de doden 
tot de jongste dag in het stof van de aarde. Er is geen bewustzijn.  

 Principe 3: Er wordt gebruik gemaakt van het Griekse begrip voor ziel en niet van het 
Hebreeuwse begrip. 

 Principe 6: De diepere betekenis (Remez en Drash) worden niet door de juiste associaties 
blootgelegd. Er is in deze uitleg geen diepere betekenis. 

 
 

6.4  Het woord 

  

Johannes 1:1, 4 en 14 

 In den beginne was het Woord en het Woord was bij God en het Woord was God. 

In het Woord was het leven en het leven was het licht van de mensen. 

En het Woord is vlees geworden en heeft onder ons gewoond.  

 

De vertaling van deze Johannes 1:1 vertoont een onvolkomenheid. Er staat in de grondtekst niet “het 

Woord was God” maar “God was het woord”. Hier heeft de vertaler de bril opgehad van de leer van 



53 
 

de drie-eenheid. Een betere vertaling is: “In het begin was het woord en het woord representeerde 
God en het woord ging van God uit.” 

 

 

6.4.1  Hebreeuwse uitleg 

 

Hoewel de grondtekst Grieks is, gaat het hier om een typisch Hebreeuws taalgebruik dat in het Oude 

Testament vaak heel poëtisch is. Deze teksten kunnen als volgt worden uitgelegd: 

 

Pashat 

Dit is de letterlijk betekenis. Dus gewoon wat er staat: “In het begin was het woord en het woord 
representeerde God en het woord ging van God uit.” 

 

Remez en Drash 

De taal is heel associatief. Het verwijst naar bekende begrippen en situaties, zoals: 

 In den beginne verwijst direct naar Genesis 1. Het begrip "Woord" in vers 1 moet  letterlijk 

worden opgevat. Het betekent gewoon de woorden die God sprak in Genesis 1 bij de 

schepping. 

 De Tora als het woord van God. De farizeeën en schriftgeleerden waren van mening dat de 

Tora al voor de schepping bestond en dat het een blauwdruk was voor de schepping van de 

aarde. Vandaar dat Johannes schreef dat het woord bij God was;  

 In vers 4 wordt eerst gezegd dat het woord het leven is. Dit is een verwijzing naar  

Deutronomium 30:16 waar staat dat wie zich aan Gods wetten en verordeningen (de Tora) 

houdt zal leven; 

 In vers 4 wordt daarna gezegd dat het woord ook het licht der mensen is. Hier verwijst 

Johannes naar Psalm 119: 105: Uw woord is een lamp voor mijn voet en een licht op mijn pad. 

Uw woord is hier ook de Tora; 

 Woord in vers 14 verwijst naar alle teksten in de Tenach die betrekking hebben op  de 

belofte van God om de Messias te zenden. Vlees slaat direct op de Messias. Er staat dus zo 

iets als: Door de geboorte van de Messias is God zijn beloften nagekomen.   

 

 

6.4.2  Gebruikelijke uitleg  en conclusies  

 

De gebruikelijke uitleg is allegorisch van aard: waar in Johannes 1 "Woord"  staat, wordt "Jezus" 

bedoeld en niet gewoon het woord dat God sprak. Deze allegorische uitleg vindt zijn oorsprong bij 

Philo van Alexandrië. Hij streefde er naar om de Joodse godsdienst en de Griekse filosofie te 

integreren. Om dit te bereiken ging hij veel teksten uit de Tenach allegorisch uitleggen en verbond ze 

met Griekse begrippen. Dit deed hij ook met de begrippen Tora en logos. Het Griekse woord logos 

betekent: het woord, het scheppend principe. Philo van Alexandrië kwam er zodoende toe om de 

Tora ook als scheppend principe te zien. Verschillende Griekse goden zoals Hermes werden ook de 

"logos" genoemd. De kerkvaders die bijna zonder uitzonderingen geschoold waren in de Griekse 

filosofie, namen de denkwijze van Philo over en beschouwden het woord als scheppend principe dat 



54 
 

niet betrekking had op Hermes maar op Jezus. Vervolgens wordt door een vertaling die geïnspireerd 

is door de leer van de drie-eenheid Jezus gelijk gesteld aan de Eeuwige God.  

  

Indien Johannes 1 wordt uitgelegd volgens de Hebreeuwse traditie van de Bijbelschrijvers, dan kan 

op deze teksten de leer van de drie-eenheid niet worden gebaseerd. De uitleg is in strijd met de 

volgende principes: 

 Principe 1: Nergens is geopenbaard dat Jezus dezelfde is als de Eeuwige God. 

 Principe 2: De uitleg gaat in tegen de Tora. Daar staat dat er maar één God is en dat die één 

is (Deuteronomium 6:4). Je kunt het Hebreeuwse woord "echad" dat normaal vertaald wordt 

met het telwoord één ook vertalen met alleen. 

 Principe 4: De meeste vertalingen komen niet overeen met die van de grondtekst, maar gaan 

interpreteren zodanig dat de leer van de drie-eenheid wordt ondersteund. 

 Principe 6: De letterlijke uitleg ontbreekt en de verdieping van de tekst door de juiste 

associaties vindt niet plaats. 

 

 

6.5  De mens gaat naar zijn eeuwig huis. Zijn geest keert terug naar God  

 

Prediker 12:5b en 7 

de mens gaat immers naar zijn eeuwig huis: rouwklagers doen de ronde in de straat ......  

het stof terugkeert naar de aarde zoals het was, en de geest terugkeert tot God, Die hem 

gegeven heeft. 

 

 

6.5.1  De Hebreeuwse uitleg 

 

Pashat 

De term "zijn eeuwig huis" komt in diverse oude teksten uit het oude Nabije Oosten voor en 

betekent gewoon graf. Het Hebreeuws heeft twee woorden voor geest: ruach en neshamah. In deze 

tekst staat voor het woord geest neshamah, wat betekent levensgeest of levensadem. Dus de 

letterlijke betekenis in onze woorden is: de mens gaat immers naar het graf: rouwklagers doen de 

ronde in de straat ....... het stof terugkeert naar de aarde zoals het was, en de levensadem gaat terug 

naar God, die hem gegeven heeft. 

 

Remez en Drash 

 Vers 7 verwijst naar Genesis 2:7 waar God van stof de mens maakt en de levensadem in hem 

blaast. In het Hebreeuws denken zijn veel dingen cyclisch. De Eeuwige maakt de mensheid 

uit stof en blaast Zijn levensadem er in zodat de mens een levend wezen wordt. Als de mens 

sterft wordt alles weer zoals het voor was: hij blaast zij levensadem uit en zijn lichaam 

vergaat tot stof. 

 Prediker wijst in het vervolg van hoofdstuk 12 de mens er op dat hij vluchtig is, dat het leven 

snel voorbij gaat en dat je dus God moet dienen en je aan zijn geboden houden, want je zult 



55 
 

op de dag des oordeels - de dag van het gericht - verantwoording moeten afleggen van alles 

wat je hebt gedaan, hetzij goed  hetzij kwaad.. 

 

 

Sod van het einde van hoofdstuk 12 

Aan Prediker is geopenbaard dat er een opstanding der doden is. er staat immers in vers 14, het 

einde van Prediker: God zal namelijk elke daad in het gericht brengen, met alles wat verborgen is, 

hetzij goed, hetzij kwaad. Dit heeft betrekking op het laatste oordeel. 

Paulus noemt de opstanding der doden in 1 Korinthe 15:51 de opstanding der doden een 

geheimenis, dus een Sod. 

 

 

6.5.2  Gebruikelijke uitleg  en conclusies 

 

Een veel gehoorde uitleg van deze teksten is als volgt. De mens die sterft gaat naar zijn eeuwig huis, 

dat is de hemel. Het lichaam van de mens vergaat tot stof en zijn geest gaat naar God in de hemel, 

zijn eeuwig huis. Of kort geformuleerd: het innerlijk,de ziel, van de mens gaat naar de hemel.  

 

De wijd verbreide leer dat de geest of de ziel van de mens naar de hemel gaat, kan niet op deze tekst 

worden gebaseerd. De  Griekse uitleg is in strijd met de volgende principes: 

 Principe 1: Nergens in de Bijbel is dit geopenbaard. 

 Principe 2: Het is in strijd met de Tora. 

 Principe 3: Het is in strijd met het Hebreeuws begrippenkader. Het woord  geest in de 

grondtekst betekent levensadem en heeft niets te maken met het innerlijk zijn ruach. Ook 

het woord eeuwig in het Hebreeuws betekent "een ongedefinieerde zeer lange tijd" en wijkt 

dus af van het Griekse begrip dat altijd durend betekent. Daarom is deze tekst niet in strijd 

met de leer over de opstanding der doden als Jezus terug komt. 

 Principe 4: Het gaat hier om een eenzame tekst. Nergens anders vinden wij een Bijbelvers 

met een zelfde betekenis.  

 Principe 6: Er is in feite geen Pashat, maar de tekst wordt ten onrechte direct allegorisch 

uitgelegd en er is geen geldige Remez. De associatie met Genesis 2:7 wordt niet gemaakt. 

Daarnaast is het onjuist om de hemel te beschouwen als de plaats waar de mens eeuwig gaat 

vertoeven. Dat is de nieuwe aarde (Openbaring 21 en 22) 

 

 

6.6  Voedsel is geheiligd door het woord van God en door het gebed. 

 

1 Timoteüs 4:1-5  

Maar de Geest zegt nadrukkelijk dat in de eindtijd sommigen het geloof zullen verlaten, 

doordat ze luisteren naar dwaalgeesten en naar wat demonen hun leren. Ze worden hiertoe 

aangezet door huichelachtige leugenaars, die hun eigen geweten hebben dichtgeschroeid, die 

het huwelijk verbieden en hen dwingen tot onthouding van voedsel dat  God geschapen heeft 

om door de gelovigen, die de waarheid kennen, onder dankzegging te worden gegeten. Alles 



56 
 

wat God geschapen heeft is goed. Niets hoeft te worden verworpen als het onder dank wordt 

aangenomen, want het is geheiligd door het woord van God en door het gebed. 

 

 

6.6.1  De Hebreeuwse uitleg 

 

Pashat 

De foute leer waar deze perikoop over gaat is de in de Romeinse wereld algemeen aangehangen leer 

van de Griekse filosoof Plato. Hij leerde dat de onsterfelijke ziel deel kon hebben aan het hogere en 

dus ontsnappen aan het aardse door onthouding van het huwelijk, vasten en dergelijke. Deze leer 

was blijkbaar ook in de eerste Christelijke gemeenten binnengedrongen en Paulus waarschuwt 

Timotheüs hiervoor. Hij noemt dit een lering van demonen en gepredikt door leugenaars. 

De letterlijke betekenis van de laatste zin is: Je behoeft geen voedsel te laten staan, als je er voor bidt 

en dankt, want het is apart gezet door het woord van God.  

 

 

Remez en Drash 

 Het woord van God is bij de vrome Jood Paulus in de eerste plaats de Tora en in de tweede 

plaats de Tenach. 

 Het gaat hier dus om alle voedsel dat door de Tora (Leviticus 11) rein verklaard is, geheiligd 

is, apart is gezet. Ander voedsel zoals varkensvlees wordt in de Bijbel niet gezien als door 

God geschapen voedsel en is zeker niet door het woord van God geheiligd. Ook moeten wij 

hier bedenken dat het woord van God voor Paulus niet het Nieuwe Testament was, want dat 

bestond nog niet, maar de Tenach.  

 

 

6.6.2  Gebruikelijke uitleg  en conclusies  

 

De kerkvaders en in navolging van hen bijna het hele Christendom legt deze tekst als volgt uit: Je mag 

alles eten als je God er maar voor bidt en dankt. Want God heeft alle voedsel geschapen. Sommigen 

gaan zo ver dat ze deze tekst ook toepassen op ongezond voedsel en drank. 

 

Indien 1 Timoteüs 4  wordt uitgelegd volgens de Hebreeuwse traditie van de Bijbelschrijvers, dan kan 

op deze teksten de leer dat de voedselwetten voor volgelingen van Jezus niet meer gelden, niet 

gebaseerd worden. De traditionele uitleg is in strijd met de volgende principes: 

 Principe 2: De uitleg gaat in tegen de Tora. De Tora kan nooit onrein voedsel heiligen. Paulus 

kan ook nooit bedoeld hebben dat alle voedsel rein is, want dan zou hij tegen de Tora ingaan. 

Hij zegt in Handelingen dat hij dat nooit heeft gedaan. 

 Principe 7: Een Bijbeltekst moet altijd geïnterpreteerd worden in de context. Hier wordt de 

context volledig buiten beschouwing gelaten. 

 

 



57 
 

6.7  Jezus verklaart alle spijzen rein 

 

Marcus 7:5-8  

Daarna vroegen de Farizeeën en de schriftgeleerden Hem: Waarom wandelen Uw discipelen niet 

volgens de overlevering van de ouden, maar eten zij het brood met ongewassen handen? Maar Hij 

antwoordde hun: Terecht heeft Jesaja over u, huichelaars, geprofeteerd zoals er geschreven 

staat:  Dit volk eert Mij met de lippen, maar hun hart houdt zich ver bij Mij vandaan. Maar tevergeefs 

eren zij Mij door leringen te onderwijzen die geboden van mensen zijn. Want terwijl u het gebod van 

God nalaat, houdt u zich aan de overlevering van de mensen, zoals het wassen van 

 Marcus 7:18-19 

kannen en bekers; en veel andere dergelijke dingen doet u. ……… 

En Hij zei tegen hen: Bent ook u zo onwetend? Ziet u niet in dat alles wat van buitenaf de mens 

binnengaat, hem niet kan verontreinigen? Want het komt niet in zijn hart maar in zijn buik en gaat in 

de afzondering naar buiten. Zo wordt al voedsel gereinigd. 

 

De laatste zin is een verdachte zin. geleerden vragen zich af of dit wel in de oorspronkelijke 

grondtekst heeft gestaan. Waarschijnlijk is dit een latere toevoeging van één van de kerkvaders. 

 

 

6.7.1  De Hebreeuwse uitleg  

 

Pashat 

De leer van de farizeeën, met name de school van Shamai, en schriftgeleerden was dat het aanraken 

van voedsel met ongewassen dus onreine handen het voedsel ook onrein maakte. Het eten van 

onrein voedsel leidt zo tot het verontreinigen van het lichaam. Het reine voedsel dat Joodse mensen 

in die tijd gebruikte werd zo toch onrein. Dit is de reden dat religieuze Joden ook nu nog voor het 

eten de handen wassen. De orthodoxe Joden hebben hier zelfs een vastgesteld ritueel voor. In 

Marcus 7:5 spreken de farizeeën Jezus er op aan dat zijn leerlingen hun handen niet wassen.   

Het antwoord van Jezus is heel fel: "Het wassen van handen voor het eten is een gebod van mensen 

en niet van God. Maar de geboden van God onderhouden jullie farizeeën niet." Jullie Godsdienst is 

een uiterlijke vertoning en komt niet uit het hart. Jezus verwerpt dus de leer van het handen wassen  

van de farizeeën en reinigt op deze manier het voedsel van de discipelen dat door de farizeeën 

onrein verklaard was.  

 

 

Remez en Drash 

 Als iemand ondanks het verbod op het eten van onreine dieren, dat toch gedaan had, dan 

was hij tot de avond onrein. Hij hoefde hiervoor geen schuld te belijden en ook geen offer te 

brengen. Het was dus een heel kleine overtreding.  

 In Marcus 7:10 verwijt Jezus de farizeeën dat ze een leer hebben bedacht die er op neer 

komt dat mensen niet voor hun vader en moeder behoeven te zorgen als ze het geld dat 

daarvoor bestemd was maar in bewaring bij de tempel geven. Jezus verwijt dus de farizeeën  

dat ze een zonde begaan waar de doodstraf op staat . 



58 
 

 Jezus maakt in deze perikoop in navolging van de Tora een onderscheid tussen zaken die heel 

belangrijk zijn zoals het goeddoen aan mensen en zaken die ook gedaan moeten worden 

maar minder belangrijk zijn, zoals het eten van rein voedsel.  

Het zelfde soort verwijt maakt Jezus in Mattheüs 23:23 aan de farizeeën en schriftgeleerden. 

Die wegen tienden af van kruiden die bijna niets wegen maar laten de barmhartigheid en het 

geloof na. Hier geeft Jezus aan waar het echt op aan komt, de barmhartigheid en het geloof 

en dat je iets wat veel minder belangrijk is zoals het geven van tienden gewoon moet doen.  

 Voor Joden was het eten van rein voedsel wel heel belangrijk. Het was voor hen een 

zichtbaar teken van hun Joodse identiteit, een zichtbaar teken dat zij Gods uitverkoren volk 

waren.          

 

 

6.7.2  Gebruikelijke uitleg  en conclusies  

 

De kerkvaders en na hen het overgrote deel van de Christenheid vat deze tekst op als het buiten 

werking stellen van de voedselwetten van de Tora. Deze tekst wordt dan aangedragen als de 

bewijstekst dat alle voedsel door Jezus rein verklaard is. Je mag dus gewoon varkensvlees eten. 

 

Deze Griekse uitleg is in strijd met de volgende principes: 

 Principe 2: De uitleg gaat in tegen de Tora. Als Jezus werkelijk bedoeld had dat alle voedsel 

rein was, dan ging hij dus tegen de Tora in, terwijl hij even daarvoor de farizeeën en 

schriftgeleerden verweet dat zij zich niet aan de Tora hielden. Dit zou wel heel hypocriet zijn. 

 Principe 4: De tekst "Zo wordt alle voedsel gereinigd" komt waarschijnlijk niet voor in de 

oorspronkelijke grondtekst.  

 Principe 7: Een Bijbeltekst moet altijd geïnterpreteerd worden in de context. Hier wordt de 

context volledig buiten beschouwing gelaten. 

 

Opvallend is dat de moderne wetenschap de voedselwetten van Leviticus steeds meer gaat 

bevestigen als zijnde heel goed voor de gezondheid. 

 

 

6.8  Heeft Jezus de aarde geschapen? 

 

Kolossenzen 1:15 en 16 

Hij is het Beeld van de onzichtbare God, de Eerstgeborene van heel de schepping. Want door Hem zijn 

alle dingen geschapen die in de hemelen en die op de aarde zijn, die zichtbaar en die onzichtbaar zijn: 

tronen, heerschappijen, overheden of machten; alle dingen zijn door Hem en voor Hem geschapen. 

 

 

6.8.1  Hebreeuwse uitleg 

 

Pashat 



59 
 

 God heeft alle dingen geschapen, de zichtbare en de onzichtbare. Dat staat meer dan vijftig 

keer in de Tenach. Alles, ook Jezus de Messias, heeft tot doel: de eer en de glorie van God. 

 Jezus is de Eerstgeborene van heel de schepping. Dit is typisch een Hebreeuwse uitdrukking 

voor de hoogste, belangrijkste van heel de schepping (zie ook Psalm 89:28). 

 Hem slaat daarom op de onzichtbare God,  de Eeuwige, de Schepper. 

 Jezus behoort zelf ook tot de schepping. Hij is de Zoon van God. Dat betekent letterlijk in het 

Hebreeuws: Hij die uit God bebouwd is. Hij komt dus uit God voort. 

Kort samengevat staat er dus in deze tekst: Jezus is het beeld van de onzichtbare God en de hoogste 

van de schepping. Want God heeft de zichtbare en de onzichtbare dingen geschapen tot zijn eer. 

 

 

Remez en Drash 

 Jezus is net als Adam een afbeelding van God. Jezus heeft, in tegenstelling tot Adam,  in alle 

dingen de Eeuwige volmaakt gediend. Hij wordt ook regelmatig de knecht van God genoemd 

en ook de sjalliach dat is: de gezondene en de vertegenwoordiger (van God). 

 De onzichtbare dingen worden opgesomd: de tronen, heerschappijen, overheden of 

machten. Die gaan zowel over aardse als over hemelse machthebbers.  

 Jezus is na de Eeuwige de hoogste machthebber zowel op aarde als in de hemel. Dit doet 

denken aan teksten als: 

o Korintiërs 11:3 waar Paulus de hiërarchie aangeeft: eerst God, dan Jezus, dan de man 

en de vrouw; 

o Hebreeën 1:4: Hij is zoveel meer geworden dan de engelen .....   

 Jezus heeft deze hoge positie van zijn hemelse Vader, de Eeuwige, gekregen (Mattheüs 

28:18, Handelingen 2:36). 

 

 

6.8.2  Gebruikelijke uitleg  en conclusies  

 

De gebruikelijke uitleg is dat hier staat dat Jezus de schepper van de hemel en de aarde is. En dat alle 

dingen alle dingen door Hem en voor Hem zijn geschapen. Deze tekst wordt door de meeste kerken 

beschouwd als een bewijstekst voor de leer van de drie-eenheid.  

 

Deze uitleg is in strijd met de Hebreeuwse zienswijze op deze tekst. Daarom kan deze tekst zo niet 

worden uitgelegd. Bovendien is deze uitleg in strijd met de volgend principes: 

 Principe 1: Nergens in de Bijbel is geopenbaard dat Jezus de incarnatie is van God, de 

Eeuwige. 

 Principe 2: Deze uitleg is in strijd met de Tora. Daar staat keer op keer dat God de aarde 

heeft geschapen en niet de Messias. 

 Principe 5: Als het woord Hem op Jezus zou slaat is dit de enige tekst die stelt dat Jezus de 

hemel en de aarde heeft geschapen. Deze tekst wordt dan een eenzame tekst en moet 

daarom terzijde worden gelegd. 

 

 

 



60 
 

7.  Nawoord 
 

In de vorige hoofdstukken heb ik eerst de Griekse filosofie en cultuur kort beschreven. Daarna heb ik 

beschreven hoe deze cultuur en filosofie het Christendom is binnen gedrongen en hoe dat ons 

beroofd heeft van de Hebreeuwse wijze van denken en handelen van de apostelen. Zij hielden zich 

aan de wet van Mozes en leerden niets wat daar tegenin ging; zij vierden de sjabbat en de feesten 

van de Eeuwige uit Leviticus 23; zij beschouwde Jezus als hun oudste broer en hadden nog nooit van 

erfzonde gehoord; zij rafelden mensen niet uiteen in ziel en lichaam zoals de Grieken dat deden en 

verwachtte Jezus terugkomst als het moment waarop zij net als Jezus hemelse mensen zouden 

worden. 

 

Het overgrote deel van de Christenheid zegt dat de wet van Mozes niet meer geldt; zij vieren 

heidense feesten overgoten met een Christelijke  saus; zij beschouwen Jezus als de incarnatie van de 

Eeuwige; zij gaan gebukt onder erfzonde; zij hebben de Hebreeuwse begrippen over geest en ziel 

overboord gezet en hanteren de Griekse conform de leer van Plato.  

Het idee dat Christenen navolgers van Christus zijn, berust niet om realiteitszin. 

 

Als we terug gaan naar de Hebreeuwse wortels van de Bijbel dan blijft er van de Christelijke theologie 

bijna niets over. Bijna alles is anders. Als je dit goed beseft, komen legio vragen in je op zoals; 

 Hoe kon het dat gedurende zo veel eeuwen zo veel toegewijde Christenen ook na de 

reformatie in zo veel Roomse dogma's zijn blijven geloven? Is de reformatie half werk 

geweest? 

 Moet er een nieuwe Christelijke theologie worden ontwikkeld die wel gebaseerd is op de 

Hebreeuwse wortels? 

 Is het niet een grote vergissing te zeggen dat heel de Bijbeluitleg onderworpen moet zijn aan 

de Tora? 

 Zullen mensen ooit massaal de traditionele Christelijke theologie loslaten? Hoe moet je dat 

voor elkaar krijgen? 

 Moeten wij de gebruiken van de religieuze Joden gaan navolgen? 

 enz. 

Eén ding is heel duidelijk, de Christenheid zal net zoals de Joden uit Rusland alijah moeten maken. Zij 

zullen opreis moeten gaan. De veilige vertrouwde omgeving van de Christelijke dogmatiek moeten 

loslaten. Zij zullen Rome, Wittenberg en Heidelberg moeten verlaten en op weg gaan naar Jeruzalem. 

Natuurlijk niet fysiek, maar wij zullen in denken, in handelen en beleven radicaal moeten vernaderen. 

Wij zullen heel anders de Eeuwige moeten gaan dienen. Wij zullen een heel nieuwe weg moeten 

opgaan. Op die weg zullen zij de antwoorden op de bovenstaande vragen gaan ontdekken. Wij zullen 

Jezus de Messias echt moeten gaan volgen.  

 

Ik ben ervan overtuigt dat het de hoogste tijd is en dat de Heilige Geest er op aan dringt om op weg 

te gaan naar het Hemelse Jeruzalem waarvan de muren gebouwd zijn op het fundament van de 

apostelen van het lam. Voor Joodse mensen geldt dat ook zij deze geestelijke alijah moet maken. Het 

zal dan worden één kunde en één herder. 

 

  


